



# مختصر زاد المعاد

تأليف

شیخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب

رحمه الله تعالى

وزارت اسلامی امور و اوقاف و دعوت و ارشاد کی شانع کردہ  
پتکارون موسَسَة ابراهیم بن عبد الغزیز آل ابراهیم الخیریہ  
علامہ ابن القیم کی مشہور تصنیف "زاد المعاوَد"

# محض زاد المعاوَد

تألیف

شیخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب

رحمہ اللہ تعالیٰ

ترجمہ  
سعید احمد قمر الزمان التدوی

وزارت کے شعبہ مطبوعات و نشر کی زینگرانی طبع شدہ

ح وزارة الشؤون الإسلامية ، ١٤٢٧ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

محمد بن عبدالوهاب بن سليمان

مختصر زاد المعاد - الرياض .

٣٩٢ ص .. سم ٢٤٨١٧

ردمك ٦-٢٩-١٠٠-٩٩٦٠

(النص باللغة الأردية)

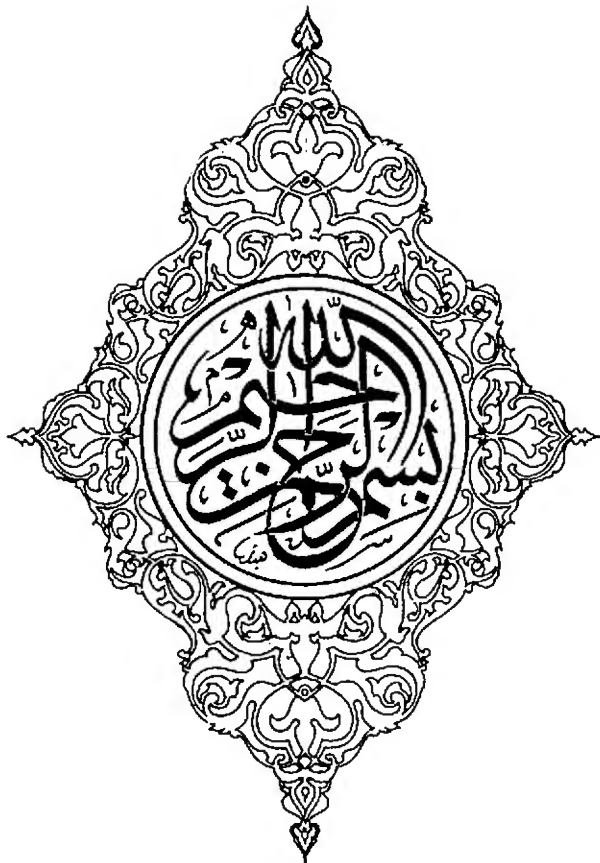
١- السيرة النبوية      أ- العنوان

١٧/٠٧٦٦

ديوري ٢٣٩

رقم الإيداع : ١٧/٠٧٦٦

ردمك : ٦-٢٩-١٠٠-٩٩٦٠



شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان شہادتِ حرم والا ہے

## فہرست مضمائیں

|    |                                                                  |
|----|------------------------------------------------------------------|
| ۱۰ | مقدمہ سعید احمد قرقاشان                                          |
| ۱۳ | شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب کے مختصر حالات زندگی              |
| ۱۵ | علام ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ کا مختصر تعارف                     |
| ۱۸ | مقدمہ امام ابن القیم                                             |
| ۲۱ | اللہ تعالیٰ کو پا کیز و طبیب چیزیں پسند ہیں                      |
| ۲۳ | اتباع سنت کی ضرورت                                               |
| ۲۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے وضوء کا طریقہ                     |
| ۲۸ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کا طریقہ                     |
| ۳۲ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نمازوں میں قراءت کا طریقہ         |
| ۳۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے رکوع کا طریقہ                     |
| ۳۷ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سجدے کا طریقہ                     |
| ۳۹ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے شہاد کا طریقہ                     |
| ۴۲ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سجده سو کا طریقہ                  |
| ۴۳ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کی ستوں کا طریقہ             |
| ۴۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز تجدہ کا طریقہ                |
| ۵۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز چاشت اور سجدہ تلاوت کا طریقہ |
| ۵۷ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا یوم جمعہ میں اسوہ حسنہ            |
| ۶۰ | یوم جمعہ کی فضیلت و عظمت کا بیان                                 |
| ۶۳ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نماز عیدین کا طریقہ               |

۲۰ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا سورج گرہن کے موقع پر اسوہ حسنہ  
 ۲۱ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نماز استقامت کا طریقہ  
 ۲۲ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دوران سفر عبادتوں کا طریقہ  
 ۲۳ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے تلاوت قرآن کا طریقہ  
 ۲۴ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا مریضوں کی عیادت کا طریقہ  
 ۲۵ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا صلاح خوف کا طریقہ  
 ۲۶ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اداء زکوٰۃ کا طریقہ  
 ۲۷ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال زکوٰۃ کے تقسیم کا طریقہ  
 ۲۸ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ادائے صدقات کا طریقہ  
 ۲۹ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان کے روزے رکھنے کا طریقہ  
 ۳۰ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا روزے کے بارے میں اسوہ حسنہ  
 ۳۱ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فلی روڑے رکھنے کا طریقہ  
 ۳۲ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتکاف کا طریقہ  
 ۳۳ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حج اور عمرہ کا طریقہ  
 ۳۴ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا منی میں قیام کے دوران معمولات و اسوہ حسنہ  
 ۳۵ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر جس سے واپسی کا طریقہ  
 ۳۶ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے قربانی اور عقیدت کا طریقہ  
 ۳۷ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا قربانی کے جائز کے اختیاب میں اسوہ حسنہ  
 ۳۸ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے عقیدت کا طریقہ  
 ۳۹ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نام و نیت رکھنے کے متعلق سنت طیبہ  
 ۴۰ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے انداز بیان اور گفتگو کا طریقہ  
 ۴۱ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکرو اذکار کا طریقہ  
 ۴۲ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا گھر میں داخل ہونے کا طریقہ  
 ۴۳ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اذان میں اسوہ حسنہ

۲۲ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا کھانا کھانے کا طریقہ  
 ۱۳۸

۲۵ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سلام اور اس کے جواب کا طریقہ  
 ۱۵۱

۳۶ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا اہل کتاب کو سلام کرنے کا طریقہ  
 ۱۵۶

۳۷ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا اجازت طلبی کا طریقہ  
 ۱۵۸

۳۸ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا چینکنے میں اسوہ حسنہ  
 ۱۶۱

۳۹ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر کے دوران اسوہ حسنہ  
 ۱۶۳

۴۰ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا خطبہ الحاجہ میں سنت طبیبہ  
 ۱۶۸

۴۱ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا خواب دیکھنے کے متعلق اسوہ حسنہ  
 ۱۷۰

۴۲ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وساوس کے متعلق سنت طبیبہ  
 ۱۷۱

۴۳ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی غصہ کے وقت کی تعلیمات حسنہ  
 ۱۷۳

۴۴ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک ناپسندیدہ الفاظ و کلمات  
 ۱۷۵

۴۵ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا جہاد و غزوہات میں اسوہ حسنہ  
 ۱۷۷

۴۶ جہاد فی سبیل اللہ کے درجات و مرتب  
 ۱۸۱

۴۷ جہاد میں مومن کامل کا امتحان  
 ۱۸۳

۴۸ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا دعوت اسلام اور صحابہ کرام کا قبول اسلام  
 ۱۸۸

۴۹ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو ایذا رسانی اور آپ کا سفر طائف  
 ۱۹۳

۵۰ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے معراج کا واقعہ  
 ۱۹۷

۵۱ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجرمت مدینہ کا واقعہ  
 ۲۰۲

۵۲ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کی کیفیت  
 ۲۱۱

۵۳ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا مسجد نبوی کی تعمیر کا طریقہ  
 ۲۱۵

۵۴ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا مہینہ میں قیام اور جہاد کی مشروعت  
 ۲۲۰

۵۵ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا مہینہ میں اسوہ حسنہ  
 ۲۲۶

۵۶ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر طائفہ کا طریقہ  
 ۲۲۲

۵۷ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا زمین کی تقسیم کا طریقہ  
 ۲۲۳

|     |                                                                                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸  | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا امان، صلح، جزیہ میں اہل کتاب اور منافقین کی ساتھ معاملے کا طریقہ |
| ۲۲۶ |                                                                                                 |
| ۶۹  | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا عقد ذمہ اور جزیہ وصول کرنے کا طریقہ                              |
| ۲۲۵ |                                                                                                 |
| ۷۰  | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا تاحیات کفار و منافقین کے ساتھ معاملہ کا طریقہ                    |
| ۲۲۹ |                                                                                                 |
| ۱۷  | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا صحابہ کرام کے ساتھ معاملہ کا طریقہ                               |
| ۲۵۲ |                                                                                                 |
| ۷۲  | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے غزوہ کا بیان                                                     |
| ۲۵۳ |                                                                                                 |
| ۳۷  | غزوہ بدر کا عظیم اور تاریخی مرکز                                                                |
| ۲۵۷ |                                                                                                 |
| ۷۳  | غزوہ احد سے مستبطن احکام و مسائل                                                                |
| ۲۶۲ |                                                                                                 |
| ۷۵  | حراء الاسد کا واقعہ                                                                             |
| ۲۷۶ |                                                                                                 |
| ۷۶  | واقعہ افک کا بیان                                                                               |
| ۲۸۰ |                                                                                                 |
| ۷۷  | غزوہ خندق کا بیان                                                                               |
| ۲۸۲ |                                                                                                 |
| ۷۸  | صلح حدیبیہ کا بیان                                                                              |
| ۲۸۶ |                                                                                                 |
| ۷۹  | صلح حدیبیہ سے مستبطن احکام و مسائل                                                              |
| ۲۸۸ |                                                                                                 |
| ۸۰  | غزوہ خیبر کا بیان                                                                               |
| ۲۹۵ |                                                                                                 |
| ۸۱  | غزوہ خیبر سے مستبطن احکام و مسائل                                                               |
| ۲۹۷ |                                                                                                 |
| ۸۲  | غزوہ فتح مکہ کا عظیم واقعہ کا بیان                                                              |
| ۳۰۲ |                                                                                                 |
| ۸۳  | فتح مکہ سے مستبطن احکام و مسائل                                                                 |
| ۳۰۳ |                                                                                                 |
| ۸۴  | غزوہ حنین کا بیان                                                                               |
| ۳۰۷ |                                                                                                 |
| ۸۵  | غزوہ حنین سے مستبطن احکام و مسائل                                                               |
| ۳۰۸ |                                                                                                 |
| ۸۶  | غزوہ طائف کا بیان                                                                               |
| ۳۱۱ |                                                                                                 |
| ۸۷  | غزوہ طائف سے مستبطن احکام و مسائل                                                               |
| ۳۱۳ |                                                                                                 |
| ۸۸  | غزوہ تبوک کا بیان                                                                               |
| ۳۱۸ |                                                                                                 |
| ۸۹  | منافقین کی ایک سازش                                                                             |
| ۳۲۵ |                                                                                                 |
| ۹۰  | مسجد ضرار کی تعمیر                                                                              |
| ۳۲۶ |                                                                                                 |
| ۹۱  | میتہ میں شاندار استقبال                                                                         |
| ۳۲۷ |                                                                                                 |

|     |                                                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۹ | ۹۲ غزوہ تبوک سے مستبیط احکام و مسائل                                              |
| ۳۲۳ | ۹۳ حضرت کعب بن مالک اور ان کے رفقاء کا واقعہ                                      |
| ۳۲۲ | ۹۴ واقعہ حضرت کعب سے مستبیط احکام و مسائل                                         |
| ۳۲۸ | ۹۵ غزوہ تبوک سے واپسی پر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی امارت میں حج                |
| ۳۵۰ | ۹۶ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ جسمانی علاج میں                           |
| ۳۵۰ | ۹۷ نظربرید کا علاج                                                                |
| ۳۵۵ | ۹۸ خود اپنی نظر لگانے کا علاج                                                     |
| ۳۵۸ | ۹۹ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا شدتِ مصیبت کے علاج کا طریقہ                     |
| ۳۶۱ | ۱۰۰ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حزن و غم کے علاج کا طریقہ                      |
| ۳۶۶ | ۱۰۱ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا بے خوابی اور گھبراہٹ کے علاج کا طریقہ          |
| ۳۶۸ | ۱۰۲ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حفظان صحت۔ سلسلہ میں اسوہ حسنہ                 |
| ۳۷۰ | ۱۰۳ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا کھانے پینے میں اسوہ حسنہ                       |
| ۳۷۲ | ۱۰۴ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا خوشبو کے استعمال میں اسوہ حسنہ                 |
| ۳۷۳ | ۱۰۵ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلوں اور احکام میں اسوہ حسنہ                 |
| ۳۷۷ | ۱۰۶ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا تقسیم غنائم سے متعلق فیصلہ اور طریقہ           |
| ۳۷۸ | ۱۰۷ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا پدایا و تحائف قبول کرنے کا طریقہ               |
| ۳۷۹ | ۱۰۸ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال و الملک کے تقسیم کا طریقہ                |
| ۳۸۳ | ۱۰۹ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایضاۓ عمد اور قاصدوں کے ساتھ معاملہ کا طریقہ   |
| ۳۸۵ | ۱۱۰ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا غیر مسلموں کو امان اور پناہ دینے میں اسوہ حسنہ |
| ۳۸۶ | ۱۱۱ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا غیر مسلموں سے جزیہ لینے کا طریقہ               |
| ۳۸۸ | ۱۱۲ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نکاح کے متعلق اسوہ حسنہ                        |

## مقدمہ

سرور کائنات نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ ایسا سدا بہار موضوع ہے جس پر سہ شمار لوگوں نے مختلف زبانوں میں لکھا ہے اور قیامت تک اس سعادت عظیٰ کا سلسلہ جاری رہے گا۔ چونکہ یہ موضوع ایسا دل آؤز اور جاذب نظر ہے کہ ان گنت سیرت نگاروں کی تحریریں، مختصر اور کئی تخفیم تالیفات سامنے آجھی ہیں، اس کے باوجود کبھی مضمون کی خشکی اور عدم دلچسپی کی وجہ سے پیدا نہ ہو سکی اور نہ کبھی پیدا ہوگی۔ حقیقت یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات مبارکہ کے اتنے گوشے ہیں اور ہر گوشے کے اتنے پلو ہیں کہ کبھی کوئی یہ دعویٰ نہیں کر سکتا کہ اس موضوع کا حق ادا کر دیا گیا اور اس بحر ناپید آکنار سے سارے موئی نکال لٹے گے ہیں، چنانچہ ان خدمات و جذبات کے نتیجے میں ایسا گرانقدر ذخیرہ تیار ہو گیا، جس کی نظر سیرت و سوانح کی تاریخ میں نہیں ملتی۔

اس بے انتہا کثرت کے پادھو والی کتابیں محدودے چند ہی تھیں، جن میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ کو ایسے انداز سے پیش کیا گیا ہو جو ایک مسلمان کے لئے اسوہ حسنہ والا کوئی عمل ثابت ہو، کوئی نہ آپ کی ذات گرامی ہر مسلمان کے لئے اسوہ حسنہ، دلیل منزل، شیع راہ، اسلامی تعلیمات اور ہدایات کا مکمل نمونہ ہے اور جب تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ ہمارے سامنے نہ ہو اس وقت تک نہ ہم اسلام کو سمجھ سکتے ہیں اور نہ صحیح طور پر اس پر عمل کر سکتے ہیں اور نہ ہی سعادت و ہدایات اور کامیابی کی منزل تک پہنچ سکتے ہیں۔ خود قرآن حکیم نے اپنے اس فرمان سے اس کی نشاندہی کی ہے، ارشاد خداوندی ہے :

﴿لَفَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَشَوَّهُ حَسَنَةً﴾ [الاحزاب: ۲۱]

درحقیقت تم لوگوں کے لئے اللہ کے رسول میں ایک بہترین نمونہ ہے۔

اس لئے اسوہ حسنہ کے ہم اس وقت تک رمز شناس نہیں ہو سکتے جب تک آپ کی حیات طیبہ کے تمام پہلو ہمارے سامنے نہ ہوں۔

اور سیرت تبویہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اس بحرب خار میں علامہ و امام ابن القسم رحمۃ اللہ علیہ کی تالیف "زاد العادی خیر العباد" سرفراست رکھی جانے والی عظیم الشان کتاب ہے، جس میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ کو بطور اسوہ و نمونہ پیش کرنے کی قابل قدر کوشش ہے اور جس میں پوری جامیعت اور پوری تحقیق کے ساتھ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت کے مختلف پہلوؤں کی توضیح کی گئی ہے۔

چنانچہ مذکورہ کتاب کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ، اسوہ حسنہ، شب و روز کے معمولات، عادات، اخلاق، خصائص و شاکل، صفات و غزوات پر مشتمل انسانگلو پیدیا (ENCYCLOPAEDIA) قرار دیا جائے تو زادِ اقبال فہ نہ ہو گا۔ اس میں قرآن کی تفسیر بھی ہے، حدیث کی تشریح بھی، اور راویان حدیث پر جرح و تعلیل بھی اور ان سے مستبط نفسی مسائل بھی۔ اس وسیع تر محتویت، افادیت اور اہمیت کے اعتبار سے زاد العاد و اقتضیاً زاد العادی ہے، یعنی تو شہ آخرت۔ یہ کتاب اپنے انہی مجموعی محسن کی وجہ سے ہمیشہ اہل علم کے حلقوں میں محبوب و مقبول رہی ہے۔

پیش نظر کتاب کی اس اہمیت و افادیت کی وجہ سے ایک عرصہ سے دل میں آرزو تھی کہ اردو میں بھی کوئی ایسی ہی کتاب سیرت تبویہ پر قلمبندی کی جائے جس میں داعی اسلام کی حیات طیبہ کو اس طور سے پیش کیا جائے کہ ہر پڑھنے والے کے سامنے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجموعی زندگی آ جائے کیونکہ ہمارے عوام نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیدت و محبت تو بت زیادہ رکھتے ہیں مگر ان کی اکثریت آپ کے اسوہ حسنہ کے خصوصاً ان پہلوؤں سے بالکل نا آشنا ہے جن کے بارے میں ایک مسلمان کو شب و روز ضرورت پڑتی ہے اور جن پر عمل کئے بغیر کوئی شخص سچا مومن نہیں ہو سکتا۔

چنانچہ خیال پیدا ہوا کہ اس کی طلبی اس کتاب کے ترجمہ سے پوری ہو سکتی ہے۔ اگرچہ اردو زبان میں اسلامی علوم و معارف کا بیش بہا خزانہ موجود ہے، لیکن اس کتاب کے ترجمہ سے ایک قابل قدر اور تیقین سرمائے کا اضافہ ممکن ہے۔

یہ کتاب (زاد العاد) چونکہ اپنی ضخامت و طوالت کے باعث ہر شخص کے مطالعہ میں باسانی

نہیں آسکتی اس لئے ضروری معلوم ہوا کہ اس کو مختصر کیا جائے اور وہ تمام مباحث تکال دیئے جائیں جو زیادہ تر علماء و محققین کے اختصارات میں سے ہیں تاکہ براہ راست عوام بھی اس سے فیضیاب ہو سکیں۔

تمام خوشنگوار امریہ ہے کہ اس ضرورت کو شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ نے بڑی خوبی و خوش اسلوبی سے پورا کر کھاتھا، اب بعض اس کو اردو میں منتقل کرنے کا مرحلہ باقی تھا، چنانچہ میں نے اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کر کے اس مختصر مکمل جامع انتخاب جو "مختصرزاد المعاد" کے نام سے متعدد بار شائع ہو کر منظر عام پر آچکی ہے اور محمد بن عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ کے حسن انتخاب اور حسن ترتیب کے ساتھ ساتھ ان کے عقیدہ و عقیدت اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور ان کی محبت و اطاعت کا بے مش شاہکار ہے نیز اصل مأخذ ہی کی طرح مقبول عام رہی ہے، پورے عزم و حوصلے اور عقیدت و محبت کے جذبے سے سرشار ہو کر شروع کر دیا اور آج بھم اللہ میں بجا طور پر فخر و مسرت کی ملی جملی کیفیت کے ساتھ اس معرکتہ الاراء و مفید کتاب کا اردو ترجمہ پیش کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہوں اور امید رکھتا ہوں کہ یہ کاؤش عام قارئین کے ساتھ ساتھ علمی و فکری حلقوں میں بھی قدر و عزت اور اعتراف و قبولت کی نظریوں سے دیکھی جائے گی۔

میں اپنی اس حقیر کو شش کو حسن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب میں خراج عقیدت لصورت کرتا ہوں اور دل تمنا رکھتا ہوں کہ اس کے ذریعہ سے آپ کے سوانح نگاروں کی فہرست میں کسی جگہ اس خاکسار کا نام بھی آجائے۔ "اگر قبول اندوز ہے عز و شرف"۔

نیز اس ذاتی کاؤش اور علمی خدمت سے قوی امید رکھتا ہوں کہ یہ میرے لئے سرمایہ حیات، صدقہ جاریہ اور زاد المعاویت یعنی تو شہ آخرت ثابت ہو جائے گی۔

آخر میں میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ پر عمل پیرا ہونے کی توفیق ارزانی کرے اور اسے ہماری آخری زندگی کے لئے بہترین زاد راہ و شمع پرداشت بنائے۔

آمين!

رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ، وَتُبْتَ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ  
 الرَّحِيمُ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَاحِبِيهِ وَسَلَّمَ.



## شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ کے مختصر حالات زندگی

شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب بن سلیمان التمکنی رحمۃ اللہ علیہ شریعۃ میں، جو مملکت سعودی عرب کے دارالسلطنت ریاض کے شمال کی طرف واقع ہے، ۱۱۱۵ھ میں خانوادہ علم و فضل میں پیدا ہوئے اور وہیں پروان چڑھے۔

آپ کے والد ماجد علم و فضل، تقویٰ و طمارت، خلق و حیا اور بے شمار صفات حسنے سے متصف تھے اور قاضی شریعت تھے۔ آپ کے والد شیخ سلیمان علاقہ کے مفتی اعظم تھے اور ان کا شمار اکابر علماء میں ہوتا تھا۔ آپ نے ابتدائی تعلیم و تربیت اپنے والد سے حاصل کی پھر تحصیل علوم اسلامیہ کے ارادے سے مکہ مکرمہ و مدینہ منورہ اور بصرہ و غیرہ کے سفر کئے اور وہاں کے علماء و مشائخ سے مختلف علوم و فنون کی تعلیم حاصل کی؛ اس کے بعد اپنے وطن واپس آ کر دعوت و تبلیغ اور تعلیم و تدریس میں پوری طرح مشغول ہو گئے۔

آپ کو بچپن ہی سے علماء سلف کی کتابوں کے مطالعے کا بے حد شوق تھا۔ خاص طور پر شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے شاگرد رشید علامہ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ کی تصانیف کا بڑے شوق و انسماک سے مطلع ادا کرتے تھے۔

عبد طفویل ہی سے آپ پر امر المعرف و نہی عن المنکر کا جذبہ غالب تھا، چنانچہ آپ لوگوں کو کتاب و سنت پر مضبوطی سے عمل پیرا ہونے کی تاکید کرتے تھے اور خاص طور پر ان بدعاات اور رسومات کو چھوڑنے کی ترغیب دیتے تھے جنہیں بد عقیدہ لوگوں نے عوام میں دین کے نام سے پھیلا رکھا تھا۔

امام موصوف نے سائل توحید اور اس زمانے میں رواج پا جانے والی شرکیہ رسوم کے متعلق علماء عصر سے مباحثے کئے، لہذا متعدد علماء آپ کے قائل اور ہم خیال ہوئے، اس طرح وعظ و تبلیغ اور خطبات سے عوام الناس میں دینی بیداری پیدا فرمائی اور اتباع سنت کا جذبہ پیدا کیا۔

نیز مختلف امراء اور حکام کو اصلاحی خطوط لکھے جن میں دعوت الی اللہ کی وضاحت فرمائی اور شرک و بدعاات کی برائیاں بیان کیں، دلائل و برائیں سے اسلام کی حقانیت کو ثابت فرمایا اور احکام شریعت کے نفاذ

کی دعوت دی۔

اس دعوت و صراحت کی وجہ سے بعض علماء و امراء آپ کے سخت مخالف ہو گئے جس کے باعث آپ اپنا طن عینہ ۱۱۵ھ میں چھوڑنے پر مجبور ہو گئے اور مقام درعیہ کی طرف ہجرت کر گئے، جہاں محمد بن سعود کے ساتھ کتاب و سنت کے نفاذ اور اس سلسلہ میں جماد کرنے پر معاهدہ فرمایا، اور پوری طرح دعوت و تبلیغ اور شرک و بدعت کو ختم کرنے میں مشغول ہو گئے، آپ کی ان کوششوں کے نتیجہ میں نجد کی سرزنش توحید سے منور ہوئی اور عوام توحید سے سرشار اور شرک و بدعت سے بیزار نظر آنے لگے۔

تحوڑے ہی عرصے میں آپ کی دعوت کے اثرات و برکات جزیرہ العرب، یمن، مصر و شام و مرکش اور بر صیر تک پہنچ گئے۔ عام مسلمانوں میں اصلاح عقیدہ کے سلسلہ میں بیداری پیدا ہوئی اور صحیح العقیدہ لوگ آپ ہی کی طرف منسوب کئے جانے لگے۔

آپ نے بہت سی مفید کتابیں تالیف کیں، جن میں اکثر و بیشتر توحید کی دعوت اور شرک کی تردید پر زور دیا گیا ہے۔ ان میں سے چند مشہور تصانیف یہ ہیں :

- ۱ - کتاب التوحید۔
- ۲ - مختصر سیرۃ الرسول صلی اللہ علیہ وسلم۔
- ۳ - مختصر زاد العاد (پیش نظر کتاب)۔
- ۴ - الاصول اثلاذہ و ارتقا۔
- ۵ - مسائل الجاہلیۃ۔
- ۶ - کشف اثبات۔
- ۷ - الخطب المنبریہ۔
- ۸ - عقیدہ الفرقۃ الناجیۃ۔
- ۹ - اوشن عرب الائیمان۔
- ۱۰ - تفسیر آیات القرآن الکریم۔

ان کے علاوہ اور بھی متعدد کتابیں اور رسائل و فتاویٰ ہیں، جو شائع ہو چکے ہیں۔

آپ کی وفات سعودی عرب کے شری ریاض کے قریب مقام درعیہ میں ۱۲۰۶ھ میں ہوئی۔

## علامہ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ کا مختصر تعارف

علامہ و امام ابن القیم کی سوانح عمری یا تعارف کے لئے چند اور اوقات ناقافی ہیں، تاہم یہاں طوالت سے مرف نظر کرتے ہوئے مختصرًا آپ کی حیات مبارکہ کے چند اہم اور روشن اور اوقات پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

آپ کا پورا نام محمد بن ابو بکر بن ایوب بن سعد حریز الزرعی الدمشقی شمس الدین المعروف بابن القیم الجوزی ہے، جو زیور ایک مدرسہ کا نام تھا، جو امام جوزی کا قائم کردہ تھا، اس میں آپ کے والد ماجد قیم الحنفی اور نا علم تھے اور علامہ ابن القیم بھی اس سے ایک عرصہ خلک رہے۔

علامہ ابن القیم ۶۹۱ھ میں پیدا ہوئے اور علم و فضل اور ادب و اخلاق کے گوارے میں پورش پائی، آپ نے ڈکورہ مدرسہ میں علوم و فنون کی تعلیم و تربیت حاصل کی، نیز دسرے علماء سے استفادہ کیا جن میں شیخ الاسلام ابن تیمیہ کا نام گرامی سب سے زیادہ اہم اور قائل ذکر ہے۔ ان کے شاگرد رشید کی حیثیت سے زندگی بھر رفق صادق، قید خانہ کے ساتھی، میدان جہاد میں ان کے دوش بدوسش اور استاذ کے بعد ان کے علوم کو نہایت تیقی اضافہ کے ساتھ بمترين اسلوب پر شائع کرنے والے تھے۔

متاخرین میں شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے بعد ابن القیم کے پائے کا کوئی محقق نہیں گذرا، آپ فن تفسیر میں اپنا جواب آپ تھے، اصول و دین کے رمز شناس تھے، حدیث و فقہ میں نہایت گرمی نظر رکھتے تھے، استنباط و اخراج مسائل میں یکتاں روزگار تھے، آداب حرج کاہی سے آشنا اور نہایت عبادت گذار تھے، مصیبتوں اور ابتلاؤں کو خنده پیشانی سے برداشت کرتے تھے، صبر و ہمکر کے زیور سے آراستہ و پیراست تھے، شعرو ادب کا اعلیٰ اور عمدہ مذاق رکھتے تھے۔ آپ ایک ماہر طبیب بھی تھے۔

علماء طب کا بیان ہے کہ علامہ موصوف نے اپنی کتاب "طب نبوی" میں جو طبی فوائد، نادر تجربات اور بیش بہانے پیش کئے ہیں، وہ طبی دنیا میں ان کی طرف سے ایک ایسا اضافہ ہیں کہ طب کی تاریخ میں بیشہ یاد رکھے جائیں گے۔

قاضی یہاں الدین کا بیان ہے کہ :

"اس آسمان کے نیچے کوئی بھی ان سے زیادہ وسیع الحلم نہ تھا"۔

علامہ کے سبق درس حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں :

”ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ نے حدیث کی ساعت کی اور زندگی بھر علمی مشغلہ میں مصروف رہے، انہیں متعدد علوم میں کمال حاصل تھا۔ خاص طور پر علم تفسیر اور حدیث وغیرہ میں غیر معمولی درستگاہ تھی، چنانچہ تھوڑے ہی عرصہ میں یگانہ روزگار بن گئے، وہ اللہ کی عبادت و انبات کی صفت سے اس قدر متصف تھے کہ شاید ہی اس دور میں ان سے زیادہ کوئی عبادت گذار رہا ہو، استاذ محترم شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے علوم کے صحیح وارث اور ان کی مسند مدرسیں کے کماحتہ جائشیں تھے۔“

چنانچہ علامہ موصوف نے اپنے استاذ گرامی کی علمی خدمات اور علمی کارناموں کی توسعہ و اشاعت میں غیر معمولی حصہ لیا، ان کی طرف دعوت و دفاع کا فریضہ سرانجام دیا اور اس کی تائید کے لئے تحقیق و تحقیج کی پوری کوشش کی، ان کی فقیہی تحقیقات اور ان کے فتاویٰ و اصول کو بڑی عرق ریزی سے جمع کیا، بلکہ مزید تحقیق و محدثت سے قرآن و سنت کے دلائل سے مدلل سے مدلل کیا۔

اس طرح علامہ محترم نے بہت بڑا علمی ذخیرہ چھوڑا ہے جو ایک طرف علامہ ابن تیمیہ کے علم کا خالص ہے اور دوسری طرف استاذ کی تحقیقات کے نتائج و ثمرات میں علمی توجیہات کا بہترن لب لباب بھی۔ انہوں نے مختلف فنون و علوم پر قابل قدر کتابیں تصنیف کی ہیں جن میں فکر کی گرامی، قوت استدلال، حسن ترتیب اور جوش بیان پورے طور پر نمایاں ہے، ان کتابوں میں کتاب و سنت کا نور اور سلف کی حکمت و بصیرت موجود ہے۔

ایک پہلو جو خاص طور پر ان کی کتابوں کے مطالعہ سے ان کی شخصیت اور عقیدے کے متعلق واضح ہوتا ہے، وہ ہے سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کی محبت شیفٹنگی اور بدعت کی سخت مخالفت، جو چیز انہیں سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق نظر آتی ہے، اسے دل و جان سے قبول کر لیتے ہیں، جو چیز سنت رسول کے خلاف نظر آتی ہے، اسے جو سے اکھاڑا لئے میں اپنی پوری تواثائی صرف کر دیتے ہیں۔ اس سلسلہ میں وہ کسی کے ساتھ رعایت کرتے ہیں، نہ مصالحت اور نہ رواداری، ان کا دل حُبِ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نشے سے سرشار تھا لیکن ان کی یہ محبت حدود سے تجاوز نہیں کرتی تھی۔ وہ کسی صورت اور کسی حیثیت میں بھی حُبِ رسول کو جذبہ توحید سے متصاد نہیں ہونے دیتے

تھے، ان کی توحید اتنی شدید، غالباً اور واضح تھی کہ ان کے دشمنوں نے انہیں ہدف ستم بنا نے میں کوئی دیقانہ اٹھا نہیں رکھا تھا، انہیں طرح طرح سے تکلیفیں دی گئیں، ان پر ناروا پابندیاں عائد کی گئیں، نظر بندی و جلا و طنی کے مصائب سے دوچار کیا گیا، انہیں قید و بند کی صعوبتوں سے گزارا گیا لیکن ان کے عزم واستقامت میں ذرہ برابر فرق نہیں آیا۔

علامہ کی چند مشہور و مقبول تصانیف یہ ہیں :

- (۱) تذکرہ سنن الی واؤد (۲) اعلام الموظین (۳) مدارج السالکین (۴) زاد العاد
- (۵) عدة الصابرين و ذخیرة الشاكرين (۶) مفتاح العادة (۷) الفوائد (۸) الوائل الصیب (۹)
- تحفة المودودی احکام المولود (۱۰) الصوات عن المشربة على الجمیة والمعللة (۱۱) حادی الارواح (۱۲)
- المرات الشفیق (۱۳) جلاء الافہام فی ذکر الصلاۃ والسلام علی خیر الانام (۱۴) شفاء الطیل۔

ان کے علاوہ بھی کئی ایک گرفتار تصنیفات ہیں، جو زیر طبع سے آرستہ ہو چکی ہیں۔  
آپ کی وفات ۳۱ ربیع الاول ۱۳۷۷ھ میں ہوئی اور دشمن کے باب صغير کے مقبرہ میں اپنے والد کے پلو میں دفن کئے گئے۔ اللہ تعالیٰ آپ کو درجات عالیہ اور رحمت ابدی سے نوازے۔ آمين!

## مقدمة امام ابن القیم

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْأَنْبِيَاءِ  
وَالْمُرْسَلِينَ، نَبِيِّنَا مُحَمَّدٌ، وَالْفَالِئِ فِيهِ - سُبْتَهُ وَتَعَالَى لَقَدْ كَانَ لَكُنُونِ فِي  
رَسُولِ اللَّهِ أُسْنَةُ حَسَنَةٍ، وَعَلَى إِلَيْهِ وَأَصْحَابِهِ وَمَنْ تَبَعَهُمْ بِإِخْسَانٍ إِلَى يَوْمِ  
الْدِينِ. أَمَّا بَعْدُ:

الله تعالیٰ کی ذات پاک تمام خلوقات کی تھا خالق اور خاتار کل ہے، جیسا کہ اللہ عزوجل کا فرمان

﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَخَلَقَ مَا كَانَ لَهُمُ الْمُغَيْرَةُ مُبْرَحُ اللَّهُ وَنَعْلَمُ عَمَّا  
يُشَرِّكُونَ ﴾ [القصص: ٦٨]

تمہارا رب جو چاہتا ہے، پیدا کرتا ہے اور پسند کرتا ہے۔ ان کا اس میں کوئی اختیار نہیں، اللہ ان  
کے شرک سے پاک اور برتر ہے۔

اس آئیت کریمہ میں اختیار سے مراد فتح اور گزینہ بناتا ہے اور ارشاد باری مَا کَانَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ کا  
مفہوم یہ ہے کہ اس اختیار میں بندوں کا کوئی دخل نہیں ہے، جس طرح اللہ تعالیٰ نے تھا خلوقات کو پیدا  
کیا، اسی طرح وہ مقامات کو بھی بخوبی جانتا ہے، جیسا کہ اس کا ارشاد گرامی ہے :

﴿ أَلَّا أَعْلَمُ حِيثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [آل عمران: ١٢٤]

الله خوب جانتا ہے کہ اپنی رسالت کو کمال تاصل فرمائے۔

﴿ وَقَالُوا تَلَوَّنَ هَذَا الْقَرْمَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرِيبَيْنَ عَظِيمٌ ۝ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ تَخْنُونَ  
فَسَنَنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ ﴾  
[الزخرف: ٣٢، ٣١]

اور ان لوگوں نے کما کیوں نہیں تاصل کیا گیا یہ قرآن ان دو شروں کے کسی بڑے آدمی پر کیا وہ  
تیرے رب کی رحمت تقسیم کرنے والے ہیں، ہم نے دنیا کی زندگی میں ان کی روزی تقسیم کر

رکھی ہے اور بعض کو بعض پر فوقيت دی ہے درجوں کے اعتبار سے۔

یہاں اللہ تعالیٰ نے مشرکین کے اختیار کی حیثیت کا انکار فرمایا ہے اور واضح کر دیا ہے کہ یہ صفت انہیں حاصل نہیں بلکہ یہ صفت تو اس کی ہے جس نے ان کے معاش یعنی رزق کو تقسیم کر رکھا ہے اور بعض کو بعض پر فوقيت دی ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ﴿سُبْحَنَ اللَّهِ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ میں یہ بتانا مقصود ہے کہ مشرکین کا شرک جس اختیار و تجویز کامتناقضی ہے اللہ تعالیٰ کی ذات اس سے پاک و صاف ہے، اور چونکہ ان مشرکین کے اس طرح کے شرک سے کسی دوسرے خالق کا وجود نہیں ثابت ہوتا، اس لئے آیت میں اس کی تردید نہیں کی گئی، اس کے بعد ایک اور آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿فَإِنَّمَا مَنَّ نَابَ وَأَمَّنَ وَعَيْلَ صَدِيلًا حَافَّصَنَ أَن يَكُونَ كَمِنَ الْمُفْلِحِينَ﴾

[القصص : ۶۷]

بنتہ جو شخص توبہ کرے اور ایمان لے آئے اور نیک کام کیا کرے تو امید ہے ایسے لوگ فلاح پانے والوں میں سے ہوں گے۔

جس طرح اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو پیدا کیا اور ان میں سے انبیاء کرام کو منتخب فرمایا، یہ انتخاب و اختیار اللہ تعالیٰ کی عظیم حکمتوں اور مصلحتوں پر مبنی ہے۔ اس میں کسی دوسرے کے مشوروں اور انتخاب و اختیار کا کوئی دخل نہیں اور اللہ تعالیٰ کا یہ انتخاب عام سارے عالم میں اس کی روپیت کی عظیم ترین نشانیوں میں سے ہے اور اس کی وحدانیت، صفاتِ کمال اور رسولوں کی سچائی کی کھلی دلیل ہے۔

اللہ تعالیٰ نے فرشتوں میں بھی کچھ کو منتخب اور برگزیدہ بنایا ہے، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے :

اے اللہ، جبرائیل و میکائیل اور اسرافیل کے پور دگار، زمین و آسمان کے پیدا کرنے والے،  
حاضر و غیب کے جانے والے! تو ہی اپنے بندوں کے اختلافات کا فیصلہ کرے گا۔ جس حق کے  
بارے میں لوگوں کا اختلاف ہے، تو اس میں میری رہنمائی فرمائی جس میں لوگوں کا اختلاف ہو گیا، تو  
جسے چاہتا ہے سیدھی راہ دکھاتا ہے۔

اس طرح اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی اولاد میں سے حضرات انبیاء علیہم السلام کو منتخب فرمایا اور پھر ان انبیاء کرام سے رسولوں کو اور ان رسولوں میں سے ان پانچ اولو العزم کو منتخب فرمایا، جن کا

تذکرہ سورہ احزاب آئیت ۷۳ میں موجود ہے، پھر ان میں سے اللہ تعالیٰ نے بطور خاص حضرت ابراہیم اور حضرت محمد ﷺ کو خلیل منتخب فرمایا اور اس طرح اللہ تعالیٰ نے بنی آدم کی اولاد میں اسا عیل علیہ السلام اور بنی کنانہ میں قریش کو اور قریش میں بنی ہاشم کو اور آخر میں بنی ہاشم میں سے سارے انسانوں کے سردار حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا انتخاب فرمایا اور آپ کی امت کو ساری امتوں میں بہترین امت کے طور پر منتخب فرمایا ہے۔

مسند احمد میں معاویہ بن حیدہ سے مرفوعاً روایت ہے کہ: «تم سترویں امت ہو اور تم اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے بہتر اور باعزت ہو»۔

مسند بزار میں الی الدر داع رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مرفوعاً روایت ہے کہ "اللہ تعالیٰ نے عیسیٰ بن مریم علیہ السلام سے فرمایا کہ میں تمہارے بعد ایسی امت بھیجوں کا جو مسرت و خوشی کے وقت حمد و شکر سے، اور مصیبت و تکلیف کے وقت صبر و احساب سے کام لے گی جب کہ کوئی علم و حلم نہ ہو گا" حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے سوال کیا کہ ایسا کس طرح ہو گا، اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میں انہیں اپنا علم اور حلم عطا کر دوں گا"۔

## فصل (۱)

### اللہ تعالیٰ کو اپنے لئے پاکیزہ چیزوں پسند ہیں

اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہر قسم میں سب سے زیادہ پاکیزہ چیزوں کا انتخاب فرمایا ہے اور اپنے لئے اسے مخصوص فرمایا اور اختیار کر لیا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ خود پاکیزہ ہے اور پاکیزہ چیزوں کو پسند کرتا ہے۔ اس کی بارگاہ میں پاکیزہ و طیب ہی قول و عمل اور صدقہ و خیرات شرف قبولیت سے نوازے جاتے ہیں۔ اسی سے بندہ کی سعادت و شفاوت کا فرق معلوم ہوتا ہے، کیوں کہ پاکیزہ شخص کے لئے پاکیزہ چیزیں مناسب و موزوں ہوگی اور اسی سے اس کو سکون و اطمینان حاصل ہو سکتا ہے۔ اسی طرح جو کلام بھی اللہ تعالیٰ کے یہاں پیش ہوتا ہے، اس کا بھی طیب اور پاکیزہ ہونا ضروری ہے۔ وہ تجھش کلام، جھوٹ، غمیت، چخلی، بہتان طرازی، جھوٹی گواہی اور بیسودہ کلام سے سخت مقفرہ ہوتا ہے۔

اور یہی حال اعمال کا ہے۔ وہ اعمال حسنے سے منوس ہوتا ہے جس کے حسن و خوبی و پاکیزگی پر شریعت محضی اور طبیعت سلیمان و عقل صحیح مطمئن اور متین ہوں، مثلاً صرف خدائے واحد کی عبادت کی جائے، اس کا کسی کو شریک نہ مانا جائے، اپنی خواہشات کو اس کے تابع کیا جائے، اور پوری جدوجہد کے ساتھ اس کی رضامندی حاصل کی جائے۔ اس کی مخلوقات سے بقدر استطاعت احسان کیا جائے اور دوسروں سے وہی سلوک کرے جس سلوک کا اپنے لئے اس سے توقع اور پسند کرتا ہے۔ اسی طرح اخلاق بھی انتہائی پاکیزہ اور اعلیٰ ہونا چاہیے مثلاً بردباری، وقار، صبر و رحم، وفا اور سچائی، صفائی قلب، تواضع، خودداری، نرم مزاجی وغیرہ۔ یہ وہ صفات اخلاقیہ ہیں جو اللہ تعالیٰ کو پسندیدہ ہیں۔ اسی طرح پاکیزہ خورد و نوش کا اہتمام یعنی بندہ ایسی حلال و خونگوار غذاء استعمال کرے جس سے جسم و روح کو فائدہ حاصل ہو اور جذبہ بندگی بھی سلامت رہے۔

اسی طرح مناکحت اور ازدواجی رشتے کو بھی پاکیزہ و طیب لوگوں کے ساتھ استوار کرے اور احباب

اور ہم نہیں کا انتخاب اسی اصول پر ہو۔

ان اعمال حسنے اور پاکیزہ اخلاق و ستودہ صفات سے متصف لوگوں کی مثال دیتے ہوئے اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿الَّذِينَ نُوفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَبِيعَنْ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ أَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾

[النحل : ۳۲]

وہ لوگ جنہیں فرشتے پاکیزگی کی حالت میں وفات دیں گے اور کہیں گے کہ تم پر سلامتی ہو، اپنے نیک عمل کی وجہ سے تم جنت میں داخل ہو جاؤ۔

اور قیامت کے دن جنت کے فرشتے خوش آمدید کتے ہوئے کہیں گے :

﴿سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طَبَيْرَةً فَأَدْخُلُوهَا حَلَالِيْنَ﴾ [آل الزمر : ۷۳]

تم پر سلامتی ہو، خوش رہو، اور جنت میں ہمیشہ کی زندگی بسر کرو۔

آیت مذکورہ میں ﴿فَأَدْخُلُوهَا﴾ میں حرف "فاء" سے یہ مفہوم پیدا ہوتا ہے کہ جنت میں دخول کا سبب ان کی پاکیزگی ہے۔ ایک دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿الْجَنِيْثُتُ لِلْجَنِيْثِيْنَ وَالْجَنِيْثِيْرُتُ لِلْجَنِيْثِيْرَتُ وَالْطَّبِيْتُ لِلْطَّبِيْتِيْنَ وَالْطَّبِيْتِيْرُتُ أُولَئِيْكَ مُبَرَّءُوْنَ مَا يَقُولُوْنَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ﴾ [آل النور : ۲۶]

خبیث عورتیں خبیث مردوں کے لئے، پلید مرد پلید عورتوں کے لئے، پاکیزہ عورتیں پاک مردوں کے لئے اور پاک مرد پاکیزہ عورتوں کے لئے ہیں۔ یہ لوگ اس بات سے پاک ہیں جو (متافق) بکتے پھرتے ہیں، ان کے لئے مغفرت ہے اور رزق کرم۔

اس آیت کی تفسیر میں بتایا گیا ہے کہ خبیثوں کی باتیں بھی خبیث اور پاکیزہ لوگوں کی باتیں بھی پاک و صاف ہوتی ہیں اور یہ تفسیر بھی بیان کی جاتی ہے کہ پاکیزہ عورتیں پاک مردوں کے لئے ہیں اور ناپاک و پلید عورتیں ناپاک و خبیث مردوں کے لئے ہیں۔ اس آیت کا مطلب عمومی حیثیت رکھتا ہے، کسی خاص معنی کے لئے تخصیص نہیں کی جاسکتی پھر اللہ تعالیٰ نے تمام پاکیزہ چیزوں کے لئے جنت اور تمام گندی و پلید چیزوں کے لئے جنم کو خصوص کیا ہے اور اس دنیا میں پاکیزہ اور ناپاک دونوں باہم مخلوط ہیں لیکن جب قیامت آئے گی تو اللہ تعالیٰ پاک اور ناپاک کو علیحدہ کر دے گا اور صرف دو ٹھکانے باقی رہ جائیں گے۔

الغرض اللہ تعالیٰ نے نیکی و بد نیکی کی علامت و نشان فرق تیارا ہے جس سے ان کو پہچانا جاتا ہے (جتنی پاک طینت کو اعمال صالح کے ذریعہ اور بد باطن کو اعمال بد کے ذریعہ)، کبھی کبھی ایک انسان میں دنوں طرح کی عادتیں اور ماذنے ہوتے ہیں لہذا اس پر جس طرح کے مادے کا غلبہ ہو گا، وہ اسی قبیل سے ہو گا، اگر اللہ تعالیٰ اس کے ساتھ بھلاکی کا ارادہ کرے تو موت سے پہلے اسے گناہوں سے پاک کر دتا ہے اور اسے پاک ہونے کی خاطر دوزخ میں جانے کی ضرورت نہیں پڑتی۔

اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ کوئی آدمی اس کے جوار رحمت (جنت) میں گناہوں کی نجاست لے کر نہ آئے گا، اس لئے وہ پاکیزگی کے لئے برے آدمی کو دوزخ میں داخل کر دتا ہے تاکہ اسے طمارت و مظلومی و پاکیزگی حاصل ہو جائے اور اس حرم کے لوگوں کا دوزخ میں قیام ان کی معصیت اور گناہوں کی کثرت و تلتت پر منحصر ہو گا۔

چونکہ مشرک بخس میں ہے لہذا اس کو آتش جنم پاک و صاف نہیں کر سکے گی جس طرح ایک کتا سندر سے لکل کر بھی بخس عی رہتا ہے، اور جب پاکیزہ صفت مومن نجاستوں سے پاک و صاف ہو جائے گا تو آگ اس پر حرام ہو گی کیوں کہ اس میں کوئی خرابی نہیں جسے زائل کرنے کے لئے آگ کی ضرورت ہو۔

پاک ہے وہ ذات جس کی حکمت عقل و داش سے بالا تر ہے۔

## فصل (۲) معرفت سنت کی ضرورت

یہیں سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی معرفت اور اطاعت کس قدر ضروری ہے کیونکہ طیب اور خبیث کی پوری معرفت کا ذریعہ بجز آپ کے اور کوئی نہیں۔ بندے کی ضرورتوں میں سب سے بہتر اور سب سے زیادہ ناگزیر ضرورت یہی ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ سے بخوبی و اتفاق ہو، کیونکہ اگر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی و سیرت طیبہ ہماری نظرؤں سے ایک لمحہ کے لئے او جھل ہوئی تو اس سے فاد شروع ہو جائے گا، لیکن اس کا احساس زندہ دل لوگوں ہی کو ہوتا ہے، مردہ دلوں کے لئے احساس کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا، چونکہ سعادت دارین کا اور مدار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ پر ہے، اس لئے نجات و سعادت کے خواہشمندوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ آپ کی سیرت مبارکہ و سنت طیبہ سے واقف ہوں تاکہ جہالت کے دائروں سے نکل سکیں اور کچھ لوگ تو ایسے ہیں جو بالکل ہی محروم ہیں، کچھ وہ ہیں جو تحوزے پر التفاء کر رہے ہیں اور بعض خوب خوب سعادت سے بسرا درہ ہیں۔ یہ فضل و کرم اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے، جسے چاہتا ہے رہتا ہے، اور وہ بڑا عظیم اور فضل والا ہے۔

## فصل (۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وضوء کا طریقہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہر نماز کے لئے اکثر الگ وضوء فرماتے تھے، کبھی ایک ہی وضوء سے کئی کئی نمازوں پڑھ لیتے، کبھی ایک ہم<sup>(۱)</sup> سے کبھی دو تا انہی ہم سے اور کبھی اس سے زیادہ سے وضوء فرماتے تھے، اور امت کو بھی یہ شدہ وضوء میں اسراف سے منع فرماتے تھے، اور آپ نفس نہیں وضوء کا پانی کم سے کم خروج فرماتے تھے۔ آپ نے وضوء میں اعضاء کو ایک مرتبہ، دو دو مرتبہ اور تین تین مرتبہ دھویا ہے اور بعض اعضاء دو مرتبہ اور بعض کو تین مرتبہ بھی دھونا آپ سے ثابت ہے۔

کبھی آپ ایک ہی چلو سے کئی بار کلی کرتے اور ناک میں پانی ڈالتے اور کبھی دو یا تین چلوؤں سے بھی ایسا فرمایتے، آپ کلی اور ناک میں پانی دونوں ایک ساتھ ڈالتے تھے، دائیں ہاتھ سے ناک میں پانی ڈالتے اور بائیں ہاتھ سے ناک صاف کرتے۔

آپ پورے سر کا مسح فرماتے تھے اور کبھی دونوں ہاتھ آگے لے آتے اور پھر پیچھے لے جاتے۔ یہ ثابت نہیں کہ کبھی سر کے بعض حصہ پر مسح کیا ہو اور بعض کو چھوڑ دیا ہو، البتہ جب کبھی عمائد بن حاہونے کی وجہ سے اول سر کا مسح کرتے تو باقی سر کا عمائد ہی پر سے ہاتھ پھیر کر مسح کر لیتے۔

ہر وضوء میں آپ سے کلی کرنا اور ناک میں پانی ڈالنا ثابت ہے۔ ان دونوں چیزوں کو آپ نے کبھی ترک نہیں فرمایا۔

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتابوں میں بہت سی جگہ پر کلی کرنے اور ناک میں پانی ڈالنے کے وجوہ کی وضاحت کی ہے، اور اس طرح سے وضوء میں ترتیب اور پے در پے کرنا ضروری ہے، کبھی اس کے خلاف ثابت نہیں ہے۔

جب پیروں پر چڑے کے موزے یا عام موزے نہ ہوتے تو آپ انہیں دھوتے تھے اور سر کے مسح کے ساتھ آپ دونوں کاٹوں کے اندر رونی اور پیروں حصوں کا بھی مسح کرتے تھے۔

(۱) ہم: تقریباً ایک سیروزن کا ہوتا ہے۔

وضوء کرنے کے دوران جو دعائیں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب ہیں، سب غلط ہیں۔ اس سلسلہ میں صرف یہ ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم شروع میں بسم اللہ کہتے تھے اور آخر میں یہ دعا پڑھتے تھے :

«أَشْهَدُ أَنَّ لِإِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَةً لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ»۔

اور سنن نسائی کی ایک دوسری حدیث میں یہ دعا ہے :

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ أَشْهَدُ أَنَّ لِإِلَهٍ إِلَّا أَنْتَ أَنْتَ فِرَوْكَ وَأَنْتُ بْنُ إِلَيْكَ» رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یا کوئی محالی وضوء کے شروع میں «تو نیست» (میں نے نیت کی) نہیں کہتے تھے اور نہ تین مرتبہ سے زیادہ کوئی عضو دھوتے تھے اور آپ سے کہنی اور غتنے سے اوپر پانی والانا بھی ثابت نہیں، وضو کے بعد اعتماء کو خلک کرنے کی بھی عادت نہ تھی۔

اور کبھی کبھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم ڈاڑھی کا خلاں کرتے تھے اور اس پر مد امت ثابت نہیں، اس طرح آپ انگلیوں میں بھی غلال کرتے تھے لیکن پابندی سے نہیں، اور وضو کے دوران انگوٹھی کو حرکت دینے کے بارے میں ایک ضعیف حدیث آئی ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سفر و حضر میں موزوں پر مسح ثابت ہے۔ اس کی مدت مقیم کے لئے ایک دن اور رات، اور مسافر کے لئے تین دن اور تین راتیں ہوتی ہیں۔

آپ جرایب اور مودزوں پر بھی مسح کرتے تھے اور آپ نے صرف عمامہ کا پیشانی کے ساتھ مسح کیا۔ ہو سکتا ہے کہ یہ ضرورت کے ساتھ خاص ہو، یہ بھی احتمال ہے کہ یہ حکم عام ہو اور یہی صورت زیادہ ظاہر ہے، پیروں کے سلسلے میں آپ کسی تکلف سے کام نہ لیتے تھے۔ اگر موزے پہنے ہوتے تو مسح کر لیتے اور موزے نہیں پہنے ہوتے تو دھولیتے۔

اور تمیم کرتے وقت آپ ایک ہی بار پاک مٹی پر ہاتھ مار کر چہرے اور ہتھیلوں کا تمکم کر لیتے تھے۔ تمکم اس زمین پر کر لیتے جس پر نماز جائز ہے خواہ وہ مٹی ہو یا ریت یا دلدل، آپ فرماتے تھے "جہاں کیسی میری امت کے آدمی کو نماز کا وقت آجائے، اس کے پاس اس کی مسجد اور اس کی طمارت کا سامان موجود ہے۔"

غزوہ تبوک میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کرام ریتئے صحرائی علاقے میں سفر کر رہے تھے اور آپ کے ساتھ پانی بہت کم مقدار میں تھا، اور کسی سے یہ روایت نہیں کہ آپ اپنے ساتھ مٹی اٹھا کر لائے ہوں یا صحابہ کو اس کا حکم دیا ہو، نہ کسی صحابی سے ایسا کرنا ثابت ہے۔ اس پر غور و فکر کے بعد یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ آپ نے یقیناً رستہ ہی سے تم فرمایا تھا، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ ثابت نہیں کہ ہر نماز کے لئے جدا گانہ تم فرماتے تھے اور نہ اس کا حکم دیا، بلکہ تم کو بالکل وضو کا قائم مقام قرار دیا ہے۔



## فصل (۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے تو اللہ اکبر کہتے تھے۔ اس سے پہلے کچھ نہ کہتے تھے حتیٰ کہ زبان سے آپ نیت بھی نہ کرتے تھے۔ تابعین یا ائمہ اربعہ میں سے بھی کسی نے اسے مستحب نہیں مانا ہے۔ عجیر تحریر میں آپ صرف اللہ اکبر کہتے تھے اور دونوں ہاتھوں کی انگلیاں پھیلا کر ان کو قبلہ کی طرف کر کے کان کی لویا موڈھ میں تک اٹھاتے تھے پھر دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ کی کلائی اور بازو کے اوپر رکھ لیتے تھے۔

دونوں ہاتھوں کے رکھنے کی جگہ کے پارے میں کوئی صحیح روایت ثابت نہیں ہے (یعنی ابو داؤد نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ سنت یہ ہے کہ ہتھی کو ہتھی پر ناف کے نیچے باندھا جائے)۔

عجیر تحریر کے بعد آپ نماز کا آغاز کبھی اس دعا سے فرماتے تھے :

اللَّهُمَّ بَايِعُذُّ بِتَبَّنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَايَعْذَتْ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ،  
اللَّهُمَّ أَغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالنَّمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ، اللَّهُمَّ نَقِّنِي مِنَ الدُّنُوبِ  
وَالْخَطَايَا كَمَا يُنْقَى الثَّوْبُ الْأَبِيسُ مِنَ الدَّنَسِ

اے اللہ میرے اور میری لفڑشوں کے مابین اتنی ہی دوری کر دیجئے جتنی مشرق و مغرب کے درمیان ہے، اے اللہ میری لفڑشوں سے مجھے پانی، اولے اور مختدے دھوؤال، اے اللہ مجھ خطاوں اور گناہوں سے اس طرح پاک و صاف کر دے جس طرح سفید کپڑا میل سے صاف ہو جاتا ہے :

اور کبھی یہ دعا پڑھتے تھے :

وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَتَّىٰ مُسْلِمًا وَمَا أَنَا مِنْ

الْمُشْرِكِينَ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ  
 لَهُ وَبِذِلِّكَ أَمْرَتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ، اللَّهُمَّ أَنْتَ الْمَلِكُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ،  
 أَنْتَ رَبِّي وَأَنَا عَبْدُكَ ظَلَمْتُ نَفْسِي وَاغْتَرَفْتُ بِذِنْبِي فَاغْفِرْ لِي ذُنُوبِي  
 جَمِيعًا إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ وَاهْدِنِي لِأَخْسِنِ الْأَخْلَاقِ لَا يَهْدِي  
 لِأَخْسَنِهَا إِلَّا أَنْتَ وَاصْرِفْ عَنِّي سَيِّئَهَا لَا يَضْرِفْ عَنِّي سَيِّئَهَا إِلَّا أَنْتَ لِيَكَ  
 وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ فِي يَدِكَ وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ أَنَا بِكَ وَإِلَيْكَ تَبَارَكْتَ  
 وَتَعَالَيْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ

میں صرف اس اللہ کی طرف اپنا رخ کرتا ہوں جس نے زمین اور آسمان کو پیدا کیا اور بلاشبہ میں  
 مشرکین میں سے نہیں ہوں۔ بیٹھ کیری نماز میری قربانی، میری زندگی، میری موت اللہ کے  
 لئے ہیں جو سارے جہانوں کا پالنے والا ہے، جس کا کوئی شریک نہیں، اس کا مجھے حکم دیا گیا ہے  
 اور میں پسلا فرمانبردار ہوں۔ اے اللہ آپ بادشاہ ہیں، آپ کے علاوہ میرا کوئی رب نہیں اور  
 میں تمرا بندہ ہوں اور میں نے اپنے آپ پر قلم کیا ہے اور اپنی خطاؤں کا اعتراف کرتا ہوں۔ تو  
 میرے گناہوں کو معاف کر دے۔ آپ کے علاوہ کوئی اور گناہوں کا معاف کرنے والا نہیں ہے  
 اور حسن اخلاق کی طرف میری رہنمائی فرمائی گئی آپ کے علاوہ اور کوئی اس کی رہنمائی کرنے  
 والا نہیں اور مجھے بد اخلاقی سے دور فرمائی گئی آپ کے علاوہ کوئی اور اس سے دور کرنے والا  
 نہیں۔ آپ کے دربار میں حاضر ہوں، بابرکت ہے آپ کی ذات، خیر کے خزانے تیرے ہاتھ  
 میں ہیں، شرکی نسبت آپ کی طرف نہیں کی جاسکتی۔ میرا وجود آپ کے ہی سارے ہے اور  
 آپ کی طرف لوٹا ہے۔ آپ کی ذات بابرکت ہے اور عظیم الشان ہے اور آپ سے استغفار  
 کرتا ہوں اور توبہ کرتا ہوں۔

لیکن ثابت یہ ہے کہ یہ دعا قیام اللیل کے وقت پڑھتے کی ہے۔

اور کبھی کبھار آپ سے یہ دعا پڑھنا بھی ثابت ہے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ جِبْرِيلَ وَمِنْكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ»

اور کبھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ»  
پھر علامہ ابن قیم نے دو اور دعاوں کا ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے، یہ تمام دعائیں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں۔

روایت ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نماز کا آغاز ان الفاظ سے بھی کرتے تھے :

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُّكَ وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ»

اس دعاء استغفار کو اصحاب سنن نے ذکر کیا ہے لیکن پسلے والی دعائیں زیادہ ثابت ہیں البتہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ثابت ہے کہ وہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے مصلے پر کھڑے ہو کر باواز بلند یہ دعا پڑھتے تھے اور لوگوں کو سکھلایا کرتے تھے۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میرا مسلم حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت کے مطابق ہے اور اگر کوئی شخص نماز کے افشاہ میں کوئی دوسری دعائیں جو آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہوں تو پڑھ سکتا ہے۔

دعائے استغفار کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم «أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ» پڑھ کر سورہ فاتحہ پڑھتے تھے اور «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» بھی باواز بلند اور بھی آہستہ پڑھتے تھے لیکن اکثر ویژہ آہستہ پڑھتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہر آیت پر ظہرتے تھے اور آخری حرف کو کھینچ کر پڑھتے تھے آپ کی قراءت ظہراً کے ساتھ ہوتی تھی۔

جب سورہ فاتحہ ختم ہو جاتی تو اگر جری قراءت ہوتی تو آئین بھی باواز بلند کہتے ورنہ آہستہ سے کہتے اور صحابہ کرام بھی آپ کے پیچے ایسا ہی کرتے تھے۔

آپ پہلی رکعت میں دو سکتے کرتے تھے۔ ایک تکمیر اولیٰ اور قراءت کے درمیان 'دوسرے کے بارے میں اختلاف ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ سورہ فاتحہ کے خاتمہ پر، دوسری روایت میں ہے کہ رکوع سے پسلے، ایک قول یہ ہے کہ پسلے سکتے کے علاوہ دو مزید سکتے تھے جہاں آپ صلی اللہ علیہ وسلم خاموش رہتے تھے لیکن صحیح یہ ہے کہ سکتے کے مقامات دو ہی تھے۔ تیرے مقام پر معمولی سا سکتہ ہوتا جو

بظاہر دم (سنس) لینے کے لئے ہوتا ہے۔ اس کے معمولی اور مختصر ہونے کی وجہ سے بعض لوگوں نے ذکر نہیں کیا ہے۔

جب آپ سورہ فاتحہ کی قراءت سے فارغ ہو جاتے تو کوئی سورہ شروع کر دیتے جو کبھی طویل ہوتی اور کبھی مختصر، لیکن عموماً متوسط درجے کی سورتیں پڑھتے تھے۔ الایہ کہ سفر میں ہوتے یا اور کوئی عذر پیش آ جاتا تو مجبوراً چھوٹی سورتیں تلاوت کرتے تھے۔



## فصل (۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نمازوں میں قراءت کا طریقہ

**نماز نجر :** آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز نجر میں قرآن پاک کی سائھ سے سو آیتوں تک تلاوت فرماتے تھے۔ یہ سورہ ق، سورہ روم، سورہ الشس، سورہ الزلزال اور معوذین کے علاوہ دوسری سورتوں کی آیات ہوتیں، جو آپ دونوں رکھتوں میں تلاوت فرماتے تھے۔

ایک دفعہ نماز نجر میں پہلی رکعت میں سورہ مونون شروع کی، جب حضرت موسیٰ و ہارون ملیما السلام کے تذکرے والی آیات پر پہنچے تو آپ کو کھانی آگئی اور آپ رکوع میں چلے گئے۔

اور جمعہ کے دن اکثر سورہ سجدہ اور سورہ دہر ایک ایک رکعت میں پڑھتے تھے، کیونکہ ان دونوں سورتوں میں کائنات کی ابتداء و انتاء، آدم علیہ السلام کی پیدائش کی بات، جنت و جنم کے داخلے کا ذکر، یوم آخرت اور جمعہ کے دن واقع ہونے والی چیزوں کا تذکرہ ہے۔ اسی طرح آپ بڑے اجتماعی موقعوں پر جیسے عیدین اور جمعہ کو سورہ ق و سورہ اقترب، سورہ کع اور سورہ غاشیہ پڑھتے تھے۔

**نماز ظہر :** ظہر کی نماز میں آپ کبھی کبھی طویل قراءت کرتے تھے۔ ابوسعید کی ایک روایت میں ہے کہ نماز ظہر کی اقامت سن کر اس اثناء میں اگر کوئی چاہتا تو آسانی سے بقیع تک جا کر وہاں قناء حاجت سے فارغ ہو کر گمرا آتا، وضو کرتا اور نی صلی اللہ علیہ وسلم کو پہلی رکعت میں پالیتا، کیونکہ آپ قراءت طویل فرماتے تھے۔ (مسلم نے روایت کیا ہے)۔

کبھی آپ ظہر کی نماز میں الم تنزل السجدة، یا، کسی اسم رب الاعلیٰ، یا، واللیل اذا یلغشی، یا، والسماء ذات البوح کی قراءت کرتے تھے۔

**نماز عصر :** عصر کی نماز میں قراءت بقدر ظہر کے نصف ہوتی۔ اگر اسے طویل کرتے تو ظہر کی مختصر نماز کے برابر ہوتی۔

**نماز مغرب :** مغرب کی نماز میں آج کل کے لوگوں کے بخلاف کبھی سورہ اعراف جیسی طویل سورہ پڑھتے، کبھی سورہ طور اور کبھی سورہ مرسلات پڑھتے تھے، نماز مغرب میں ہمیشہ چھوٹی سورتیں پڑھنا مروان

بن حکم کے دور سے شروع ہوا جس پر زید بن ثابت نے تکمیر فرمائی ہے۔

علامہ ابن عبد البر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نماز مغرب میں سورہ المص، سورہ صافات، سورہ دخان، سورہ سعی اسم ربک الاعلیٰ سورہ قم، سورہ معاذ و میں اور مرسلات پڑھنا بھی ثابت ہے، اس طرح سے آپ کبھی کبھی چھوٹی سورتیں بھی پڑھتے تھے اور یہ تمام روایات صحیح و مشہور ہیں۔

نماز عشاء : عشاء کی نماز میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سورہ انتیں پڑھی ہے، حضرت معاذ کے لئے آپ نے واشمس و ضحاها، سعی اسم ربک الاعلیٰ، واللیل اذا یغشی اور اسی جیسی سورتیں متین فرمائی تھیں۔

ایسی لئے حضرت معاذ کو سورہ بقرۃ پڑھنے پر ناپسندیدگی کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا : ”اے معاذ کیا تم لوگوں کو فتنہ میں ڈالنا چاہتے ہو؟“

اس واقعہ کو بعض لوگ جو نماز پڑھنے میں جلد باز ہیں، بطور دلیل پیش کرتے ہیں اور واقعہ کے سیاق و سبق کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔

نماز جمعہ : جمعہ کی نماز میں آپ سورہ جمعہ، سورہ منافقین، سورہ اعلیٰ، وغایبیہ پڑھا کرتے تھے۔

نماز عیدین :

عیدین کی نماز میں کبھی آپ پوری سورہ ق، سورہ اقْرَبَت، پڑھتے اور کبھی سورہ اعلیٰ و غایبیہ پڑھتے تھے، وفات تک آپ کا یہی معمول رہا۔

حضرات خلفاء راشدین بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اس سنت پر پابندی سے عمل کرتے رہے چنانچہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے فجر کی نماز میں سورہ بقرۃ پڑھی اور طلوع شمس سے قریب سلام پھیرا۔

ان کے بعد حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ نماز فجر میں سورہ یوسف، جل، ہود اور سورہ بنی اسرائیل جیسی سورتیں پڑھا کرتے تھے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان گرامی کہ ”تم میں سے جو کوئی امامت کرے تو اس کو چاہیے کہ ہلکی نماز پڑھایا کرے“ اس سلسلہ میں یہ معلوم ہونا چاہیے کہ ”تخفیف“ ایک نسبتی و صفت ہے اور اس کی تحدید و تینیں کے لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اعمال کی طرف رجوع کیا جائے گا اور مقتدیوں

کی خواہشات کا خیال نہ کیا جائے گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ و سنت جس پر آپ نے ہمیشہ مواظبت فرمائی ہے، وہی سارے اختلافات کا حل و فیصلہ کرن ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جمعہ و عیدین کے علاوہ تمام نمازوں میں سورت متین کر کے نہیں پڑھتے تھے کہ اس کے علاوہ کچھ نہ پڑھیں۔ آپ کا معمول تھا کہ جو سورت پڑھتے، پوری پڑھتے، کبھی ایک سورت دور کھنوں میں پوری کرتے لیکن ایک ہی سورت دور کھنوں میں آپ کم پڑھتے تھے۔ سورت کا آخری یا درمیانی حصہ پڑھنا ثابت نہیں۔ ایک رکعت میں دو سورتیں بھی آپ پڑھ لیتے تھے لیکن نفل نمازوں میں، فرض میں نہیں۔ ہر نماز میں پہلی رکعت دوسری رکعت سے زیادہ طویل ہوتی تھی، با اوقات آپ صلی اللہ علیہ وسلم قدموں کی آواز نہ آنے تک طویل کرتے تھے۔



## فصل (۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے رکوع کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب قراءت سے فارغ ہوتے تو رفع یہ دین اور تکمیر کرتے ہوئے رکوع میں چلے جاتے، رکوع کی صورت یہ تھی کہ ہاتھوں کے دونوں پنج گھنٹوں پر اس طرح رکھتے تھے گویا انہیں پکڑے ہوئے ہیں۔ دونوں ہاتھ پسلوؤں سے الگ رکھتے تھے۔ پشت بالکل سیدھی رہتی تھی اور سر نہ بست اٹھا ہوا ہوتا تھا اور نہ بست جھکا ہوا بلکہ پیٹھ کی سیدھی میں رہتا تھا۔ رکوع میں سبحان ربِ العظیم پڑھتے تھے اور کبھی اتنا اضافہ اور کر دیتے۔ سبحانک اللہُمَّ رَبِّنَا وَبَحْدَكَ اللَّهُمَّ اغْفِلْ

آپ کا رکوع عام طور پر اتنا طویل ہوتا کہ آدمی باسانی دس مرتبہ سبحان ربِ العظیم کہ سکے۔ یہ کیفیت سجدہ کی بھی ہوتی، کبھی رکوع اور سجدہ بقدر قیام ہوتا لیکن ایسا کبھی کھاررات کی نفل نمازوں میں فرماتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اکثر ویژت نمازوں میں معتدل اور مناسب ہوتی تھی، آپ رکوع میں یہ دعا بھی پڑھتے تھے۔ «سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ رَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحٌ» اور کبھی یہ دعا پڑھتے «اللَّهُمَّ لَكَ رَكَعْتُ وَبِكَ أَمْتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ، خَشَعَ لَكَ سَمْعِي، وَبَصَرِي، وَمُخْيِ وَعَظَمِي، وَعَصَبِي» یہ دعا قیام اللیل کے بارے میں ثابت ہے۔

پھر سر اٹھاتے اور رفع یہ دین کرتے ہوئے «سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمَدَهُ» کہتے تھے۔ آپ ہمیشہ رکوع سے اٹھنے کے بعد اور دونوں سجدوں کے درمیان پیٹھ سیدھی کر لیتے اور یہ فرماتے تھے "اس شخص کی نماز نہیں ہوتی جو رکوع اور سجدے میں اپنی پیٹھ سیدھی نہ کرتا ہو"۔

رکوع سے فارغ ہو کر بالکل سیدھے کھڑے ہو جاتے اور یہ کہتے تھے "رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ" اور کبھی «اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ» کہتے اور کبھی «رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ» کہتے «اللَّهُمَّ وَلَكَ الْحَمْدُ» ثابت نہیں ہے۔ رکوع کے بعد آپ کا قیام بھی بقدر رکوع و سجدہ طویل ہوتا تھا، چنانچہ آپ سے قیام کے دوران یہ دعا

ثابت ہے :

«اللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ مِنْ إِلَهٍ سَمَوَاتٍ وَمِنْ إِلَهٍ أَرْضٍ، وَمِنْ إِلَهٍ مَا بَيْنَ هُمَّا  
وَمِنْ إِلَهٍ مَا شِئْتَ مِنْ شَيْءٍ بَعْدُ، أَهْلَ النَّاءِ وَالْمَجْدِ، أَحَقُّ مَا قَالَ الْعَبْدُ،  
وَكُلُّنَا لَكَ عَبْدٌ، لَامَانَعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا  
الْجَدَّ مِنْكَ الْجَدُّ»

اس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ دعا بھی ثابت ہے :

«اللَّهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ، وَتَقْرِنِي مِنَ الدُّنْوِبِ  
وَالْخَطَايَا كَمَا يُنْفَى التَّوْبَةُ الْأَبِيسُ مِنَ الدَّنَسِ، وَبَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ حَطَايَايَ  
كَمَا بَاعِدْتَ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ»

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ مردی ہے کہ آپ «لِرَبِّيِ الْحَمْدُ» کے کلمے کو اتنی بار دہراتے تھے کہ  
قمر بدتر کوں ہو جاتا تھا۔

امام مسلم نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم جب  
«سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمَدَهُ» کہتے تو اتنی دیر کھڑے رہتے کہ ہمیں خیال ہوتا کہ آپ کو سو ہو گیا ہے  
اور جب آپ دونوں بجدوں کے درمیان قعدہ کرتے تو ہمیں یہی خیال ہوتا کہ آپ کو سو ہو گیا ہے اور  
یہی آپ کی معروف سنت تھی لیکن اموی حکام نے ان رکنوں کو مختصر کر دیا اور لوگوں نے اسی کو سنت سمجھ  
لیا ہے۔

## فصل (۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سجدے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بکیر کرتے ہوئے بغیر رفع یہ دین کئے ہوئے سجدے میں پلے جاتے تھے، سجدے کے وقت پلے آپ دونوں گھٹنے زمین پر رکھتے پھر دونوں ہاتھ، اس کے بعد پیشانی اور ناک۔ احادیث صحیح سے یہی ثابت ہے۔ حاصل یہ کہ سجدے میں جاتے وقت زمین پر وہ عضور رکھتے تھے جو اس سے زیادہ قریب ہو پھر اس سے قریب تر، اسی طرح سے زمین سے اٹھتے وقت سب سے پلے اوپر والا حصہ اٹھاتے تھے پھر اس کے بعد کا حصہ، اس طور پر کہ سب سے پلے سراٹھاتے، پھر دونوں ہاتھ، پھر دونوں گھٹنے اور اس صورت میں اونٹ کے اٹھنے سے مشابست نہیں ہوتی جیسا کہ ہمیں جانوروں کی مشابست سے نماز میں منع کیا گیا ہے، چنانچہ ایک اونٹ کی طرح بیٹھنے، لومڑی کی طرح متوجہ ہونے، درندوں کی طرح پھیلنے، کتے کی طرح چکنے، کوڈیں کی طرح چونچ مارنے اور سلام کے وقت سرکش گھوڑوں کی دم کی طرح ہاتھ اٹھانے سے روکا گیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پیشانی اور ناک پر سجدہ کرتے تھے اور عمامہ کے کور پر سجدہ کرنا ثابت نہیں ہے۔ آپ زیادہ تر زمین پر سجدہ کرتے تھے اور پانی، گلی مٹی، کھجور کی چٹائی اور ریباعت دینے ہوئے چڑی پر بھی سجدہ کرتا آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔

سجدے کی حالت میں آپ کی عادت یہ تھی کہ پیشانی اور ناک اچھی طرح زمین پر نکادیتے تھے۔ دونوں ہاتھوں کو پسلوؤں سے اس طرح جدا رکھتے تھے کہ بغل کی سفیدی نظر آتی تھی اور اپنے دونوں ہاتھوں کو کندھوں اور کانوں کی سیدھے میں رکھتے اور سجدہ میں پینچہ سیدھی رکھتے۔ دونوں پیروں کی الگیوں کے سرے قبلہ کی طرف ہوتے، ہتھیلیاں اور انگلیاں پھیلا دیتے، انگلیاں نہ باہم ملی ہوتیں نہ بالکل الگ الگ ہوتیں۔

حال سجدہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہ پڑھا کرتے تھے، "سبحان ربِ الاعلیٰ" اور اس کا حکم بھی دیا ہے۔ آپ نے یہ دعا بھی پڑھی ہے :

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ أَغْفِرْ لِي، سُبُّوْحٌ قُدُّوسٌ، رَبُّ

## المَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ

اے میرے رب میں تیری پاکی اور حمد بیان کرتا ہوں، تو مجھے بخش دے، تو سب عیوب سے بالکل بری ہے، پاک ہے، فرشتوں اور روح کا مالک ہے۔

«اللَّهُمَّ أَغْفِرْ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ دِقَّةٌ وَجُلْهُ وَأَوَّلَهُ وَآخِرَهُ وَعَلَانِيَتَهُ وَسِرَّهُ»

اے اللہ میرے تمام چھوٹے بڑے، پچھلے اور بعد کے، ظاہر اور پوشیدہ گناہوں کو معاف فرمادے۔

«اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدْتُ، وَبِكَ آمَنتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ، سَاجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَرَهُ، وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ، تَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ»  
اے اللہ میں نے تیرے لئے سجدہ کیا، تجوہ پر ایمان لے آیا، تیرا فرماں بروار ہوا، جس نے مجھے پیدا کیا، اسے میں سجدہ کرتا ہوں، جس نے مجھے قوت ساعت اور بصارت دی، اس کی اطاعت کرتا ہوں۔ نیز اس دعا کا پڑھنا بھی ثابت ہے۔

«اللَّهُمَّ أَغْفِرْ لِي خَطَّيْتَنِي وَجَهْلَنِي وَإِسْرَافِي فِي أَمْرِي وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي، اللَّهُمَّ أَغْفِرْ لِي جِدِّي وَهَزْلِي، وَخَطَّطِي وَعَمِدِي وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي، اللَّهُمَّ أَغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَآخِرَتُ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعْلَنْتُ، أَنْتَ إِلَهِي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ»

اے اللہ میرے گناہوں، نادانیوں، معاملات میں زیادتی اور گناہوں کو جنہیں مجھ سے زیادہ تو جانتا ہے، بخش دے۔ اے اللہ نماق و سنجیدگی اور دانسگی و نادانسگی کے تمام گناہوں کو بخش دے۔ اے اللہ میرے اگلے پچھلے، ظاہر و پوشیدہ گناہوں کو بخش دے۔ تو میرا معبود ہے، تیرے علاوہ کوئی معبود نہیں۔

دعائے سجدہ کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ حکم دیتے تھے کہ خوب اچھی طرح گزگزا کر دعا مانگا کرو اور فرماتے تھے کہ اس کی قبولیت کا یقین ہے۔

## فصل (۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تشد کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم بحیر کتے ہوئے سراحتاتے اور رفع یدین نہ کرتے، پھر بیان پاؤں بچا دیتے اور اس پر بیٹھ جاتے، داہنا پاؤں کھڑا رکھتے، رانوں پر ہاتھ یوں رکھتے کہ کہنیاں رانوں پر نکلی رہتیں اور پنج گھنٹوں پر ہوتے، دو انگلیوں کو سمیٹ کر حلقہ بنایتے پھر انگلی اٹھا کر دعا کرتے اور اسے ہلاتے اور یہ دعا پڑھتے:

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي وَأَرْحَمْنِي وَاجْبُرْنِي وَأَهْدِنِي وَأَرْزُقْنِي»

اے اللہ مجھے بخش دے، مجھ پر رحم فرا، میرے نقصانات کی تلافی فرا، مجھ کو ہدایت دے اور رزق دے۔

یہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے۔

حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ آپ رب اغفرلی کتے تھے، پھر آپ رانوں کا سمارا لیتے ہوئے قدموں اور گھنٹوں پر کھڑے ہو جاتے تھے اور فوراً قراءت شروع کر دیتے، پہلی رکعت کی طرح کچھ وقفہ نہیں فرماتے تھے، پھر پہلی رکعت کی طرح دوسری رکعت بھی ادا فرماتے تھے۔ بس فرق اتنا ہوتا تھا کہ اس میں پہلی کی طرح قراءت سے پسلے نہ تو وقفہ ہوتا نہ دعائے استغفار، نہ بحیر تحریکہ اور نہ وہ طوالت ہوتی تھی۔

اور جب آپ تشد کے لئے بیٹھتے تو بیان ہاتھ بائیں ران پر اور داہنا ہاتھ داہنی ران پر رکھتے اور شادت کی انگلی سے اشارہ کرتے۔ اس انگلی کو نہ تو آپ بالکل کھڑی رکھتے اور نہ سیدھی بلکہ تھوڑی جھکائے رکھتے اور اسے حرکت دیتے تھے، بھنگنو انگلی اور برابر والی انگلی سے گھٹنے کو پکڑتے اور درمیان والی انگلی کو انگوٹھے کے ساتھ ملا کر حلقہ بناتے، شادت کی انگلی کو اٹھا کر دعا پڑھتے اور اس کی جانب اپنی نگاہ رکھتے۔ بائیں ہاتھ کی تھیلی کو بائیں ران پر رکھتے، تشد کے لیے آپ اس طرح بیٹھتے تھے جس طرح

دونوں سجدوں کے درمیان بیٹھتے تھے۔

مسلم شریف میں عبد اللہ ابن زبیر کی حدیث میں مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز میں بیٹھتے تھے تو دائیں پیر کو ران اور پنڈل کے درمیان کر لیتے تھے اور دائیں پیر کو بچا لیتے تھے، اور یہ آخری تشدد میں ہوتا تھا۔

حضرت ابن زبیر نے بچانے اور ابو حمید نے کھڑا کرنے کا ذکر کیا ہے، لیکن دونوں روایتوں میں کوئی اختلاف نہیں ہے، کیونکہ اس سے یہ بتاتا مقصود ہے کہ آپ اس پر بیٹھتے نہیں تھے بلکہ دائیں جانب نکال دیتے تھے اور وہ کھڑے ہونے اور بچانے کی درمیانی کیفیت میں رہتا تھا۔ اور یا یہ کہا جائے کہ کبھی کھڑا رکھتے اور کبھی بچا لیتے تھے اور یہ توجیہ زیادہ قابلِ اطمینان ہے۔

اس طرح تشدد ہمیشہ پڑھتے تھے اور صحابہ کرام کو یہ دعا پڑھنے کی تعلیم دیتے تھے :

«الْتَّحَيَاَتُ لِلَّهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيَّاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا الشَّيْءُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»

تمام کی تمام عبادتیں اللہ کے لئے ہیں، اے نبی سلام ہو آپ پر اور اللہ کی رحمت اور اس کی برکتیں، ہم پر اور اللہ کے سب نیک بندوں پر سلام ہو۔ میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس تشدد کو بہت جلد ختم کرتے گویا آپ گرم پتھر کھڑے ہوں، کسی حدیث میں منقول نہیں کہ اس تشدد میں درود پڑھا ہو یا عذاب قبرو عذاب جہنم، موت و حیات اور دجال کے فتنے سے پناہ مانگی ہو، جن لوگوں نے اسے مستحب سمجھ لیا ہے، ان کو آخری تشدد کے سلسلے میں جو احادیث عمومی طور پر آتی ہیں، ان سے یہ خیال پیدا ہوا ہے۔

تشدد کے بعد (چار رکعت والی نماز میں) اللہ اکبر کرتے ہوئے رانوں کا سارا لیتے ہوئے گھٹنوں اور قدموں کی مدد سے کھڑے ہو جاتے تھے۔

صحیح مسلم میں اور صحیح بخاری کی بعض روایتوں میں مذکور ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشدد اول سے اٹھنے کے بعد رفع یدین کرتے تھے اور پھر صرف سورہ فاتحہ پڑھتے تھے اور اس کے بعد آپ سے کچھ مزید پڑھنا ثابت نہیں ہے۔

نماز کے دوران آپ ادھر ادھر متوجہ نہیں ہوتے تھے، بخاری شریف میں آیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا کہ ”اس طرح شیطان بندے کی نماز چڑاتا ہے“ آپ نے بعض مرتبہ ضرورت کے تحت ایسا کیا ہے لیکن یہ معمول نہ تھا جس طرح آپ ایک وادی کی طرف متوجہ ہو گئے تھے جمال آپ نے لشکر بھیجا تھا اور آپ تشدید کے بعد سلام سے پلے دعا پڑھتے تھے، اس کا حکم ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور فضالہ کی حدیث میں ہے۔

سلام کے بعد قبلہ رخ ہو کر یا مقتدیوں کی طرف متوجہ ہو کر دعا کرنا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت نہیں ہے، نماز سے متعلق تمام دعائیں آپ نماز کے اندر ہی پڑھتے تھے اور اسی کا حکم دیتے تھے اور یہ معل کے شایان شان ہے، کیونکہ نماز میں وہ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ رہتا ہے اور سلام پھیرنے کے بعد یہ کیفیت ختم ہو جاتی تھی۔ پھر اپنے دامنی طرف السلام علیکم و رحمۃ اللہ کرتے ہوئے سلام پھیرتے تھے اور باسیں طرف بھی اسی طرح کرتے تھے۔ جس روایت میں آپ سے صرف ایک سلام کا ذکر ہے وہ ثابت نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں سب سے اچھی حدیث سنن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے لیکن وہ قیام اللیل کے متعلق ہے اور یہ حدیث بھی معلوم ہے۔ اس میں وضاحت کے ساتھ یہ مذکور نہیں ہے کہ آپ نے ایک سلام پر اتفاق کیا ہے۔

نماز میں (تشدد میں) یہ دعائیں پڑھا کرتے تھے :

اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسِينِ الدَّجَالِ  
وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، اللَّهُمَّ أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْمَأْسِ  
وَالْمَغْرَمِ

اے اللہ میں عذاب قبر سے پناہ مانگتا ہو اور دجال کے فتنے اور زندگی اور موت کے فتنے سے پناہ مانگتا ہوں۔ اے اللہ میں گناہ اور قرض سے پناہ مانگتا ہوں۔

اس طرح آپ یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ التَّبَاتَ فِي الْأَمْرِ وَالْعَزِيمَةَ عَلَى الرُّشْدِ وَأَسْأَلُكَ شُكْرَ  
نِعْمَتِكَ وَحُسْنَ عِبَادَتِكَ وَأَسْأَلُكَ قَلْبًا سَلِيمًا وَأَسْأَلُكَ لِسَانًا صَادِقًا  
وَأَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَا تَعْلَمُ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَعْلَمُ وَأَسْتَغْفِرُكَ لِمَا تَعْلَمُ

اے اللہ میں تھے سے ثابت قدی اور پختہ ارادے کا سوال کرتا ہوں۔ اور نعمتوں کے شکر ادا کرنے کا سوال کرتا ہوں، تیری اچھی عبادت کا سوال کرتا ہوں، قلب سلیم اور بچی زبان مانگتا ہوں؛ جس خر کو تو جانتا ہے، اس کا سوال کرتا ہوں اور جن گناہوں کا تجھے علم ہے، ان سے مغفرت کا سائل ہوں۔

آپ یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي، وَوَسِّعْ لِي فِي دَارِي وَبَارِكْ لِي فِيمَا رَزَقْتَنِي»

اے اللہ میرے گناہ بخش دے، میرا گھر میرے لئے کشادہ کروے اور میرے رزق میں برکت عطا فرماء۔

ساری دعائیں جو نماز میں پڑھنے کے سلسلے میں آئی ہیں، وہ صرف مفروضے آئی ہیں۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں کھڑے ہوتے تھے تو سر جھکا کر کھڑے ہوتے اور تشدید کی حالت میں آپ کی نگاہ شادوت کی انگلی پر رہا کرتی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کی آنکھوں کی مھنڈک اور راحت نماز میں رکھی تھی۔ آپ فرمایا کرتے تھے "اے بلال! نماز کے ذریعہ ہمیں راحت پہنچاؤ" نماز میں اس قدر اور غیر معمولی دلچسپی کے باوجود آپ ہمیشہ مقتدیوں کی رعایت فرماتے تھے، بعض مرتبہ نماز کو طویل پڑھنے کی غرض سے شروع فرماتے لیکن بچہ کے رونے کی آواز سن کر منحصر کر دیتے تاکہ اس کی ماں کو تکلیف نہ ہو، اس طرح آپ بعض مرتبہ اپنی نواسی امامہ کو کندھے پر اٹھا کر فرض نماز پڑھتے تھے، قیام کی حالت میں اٹھا لیتے اور سجدہ اور رکوع کی حالت میں اتا رہتے تھے، نماز کی حالت میں حضرت حسن اور حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہما آتے اور آپ کی پشت پر سوار ہو جاتے تھے۔ آپ سجدہ طویل کر دیتے تاکہ انہیں اتارنا نہ پڑے۔ آپ جب نماز پڑھتے ہوتے تو اس دوران اگر حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا آجائیں تو آپ چل کر دروازہ کھول دیتے اور پھر صلی پر آ جاتے اور نماز کی حالت میں آپ سلام کا جواب اشارہ سے دیتے تھے۔

جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ جس نے نماز میں اشارہ کیا تو چاہیے کہ وہ نماز دہرائے وہ باطل ہے۔ امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں بوقت حاجت پھوکتے اور کھنکھمار لیتے تھے، نماز میں آپ کبھی روتے بھی تھے، نیز آپ کبھی ننگے پاؤں نماز پڑھتے اور کبھی جوتے ہی

میں نماز پڑھ لیتے تھے۔ یہودیوں کی مخالفت کی غرض سے جو توں میں نماز پڑھنے کا حکم دیا ہے۔ کبھی آپ نے ایک کپڑے میں نماز پڑھی اور زیادہ تر دو کپڑوں میں ادا فرمائی۔

نجیر کی نماز میں رکوع کے بعد ایک ماہ تک دعائے قنوت پڑھی پھر چھوڑ دی۔ آپ کسی ناگہانی وجہ سے دعائے قنوت پڑھتے تھے، جب وہ دور ہو جاتی تو ترک کر دیتے تھے، مصیبتوں کے وقت دعائے قنوت پڑھنا اور اور اس کے دور ہو جانے کے بعد ترک کر دیتا آپ کی سنت تھی، نجیر کی نماز میں خصوصیت سے قنوت نہ پڑھتے تھے۔ البتہ اس میں زیادہ قنوت پڑھنے کی وجہ یہ تھی کہ یہ نماز طویل ہوتی تھی۔ اس کا وقت تجدید سے قریب ہوتا ہے جو کہ قبولیت دعا اور نزول رحمت کی گھری ہے۔

## فصل (۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سجدہ سو کا طریقہ

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا ”میں تم جیسا ایک بشر ہوں، جس طرح تم بھول جاتے ہو، اسی طرح میں بھی بھول جاتا ہوں، جب میں بھول جالیا کروں تو مجھے یاد دلایا کرو۔“ آپ کا سو دراصل امت کے لئے ایک نعمت اور کمال دین کا سبب ہے تا کہ سو میں جو طریقہ مشروع ہوا، اس میں آپ کی اقتداء کریں، چنانچہ ایک مرتبہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چار رکعت والی نماز میں دوسری رکعت کے بعد کھڑے ہو گئے اور دونوں کے درمیان قعدہ نہیں گیا، جب آپ نے نماز ختم کر لی تو سلام سے پہلے دو سجدے کئے، پھر سلام کیا، اس طرح اس سے ایک مسئلہ معلوم ہو گیا کہ جو آدمی نماز کے ارکان کے علاوہ باقی اجزاء میں سے کچھ حصہ سو اچھوڑے تو وہ سلام سے پہلے سجدہ سو کرے۔ بعض روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ جب ایک رکن کے علاوہ کوئی حصہ سو اچھوڑا دیا اور دوسری رکن شروع کر دیا تو متذکر حصہ کی طرف نہیں لوٹے۔

ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مغرب یا عشاء کی نماز میں دو رکعت پر سلام پھیر دیا، پھر بات چیت کی، پھر اسے پورا کیا، پھر آپ نے سلام پھیر کر سجدہ کیا اور اس کے بعد پھر سلام پھیرا۔ ایک مرتبہ آپ نے نماز پڑھائی اور ایک رکعت باقی تھی کہ آپ نے سلام پھیر دیا، اتنے میں حضرت علیہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ آپ ایک رکعت بھول گئے ہیں، یہ سن کر آپ واپس مسجد لوٹے اور حضرت بلال رضی اللہ عنہ کو حکم دیا کہ اقامت کیں، پھر آپ نے ایک رکعت نماز پڑھائی، اس روایت کو امام احمد نے ذکر کیا ہے۔

ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظهر کی نماز پانچ رکعت پڑھ لی، لوگوں نے یاد دلایا تو آپ نے سلام کے بعد سجدہ سو کیا۔

ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عصر کی نماز تین رکعتیں پڑھائیں، پھر آپ گھر چلے گئے۔ لوگوں نے یاد دلایا تو آپ باہر تشریف لے آئے اور مزید ایک رکعت پڑھا کر سلام پھیرا، پھر سجدہ سو کیا اور

یہ سجدہ سو سے متعلق مجموعی طور پر پائیج و اقطاعات مروی ہیں۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نماز کی حالت میں اپنی آنکھیں بند نہیں کرتے تھے، امام احمد نے اسے مکروہ قرار دیا ہے اور فرمایا ہے کہ یہ یہودیوں کی عادت تھی، ایک جماعت نے اسے مباح قرار دیا ہے۔ صحیح بات یہ ہے کہ اگر آنکھیں کھولنا نماز کے خشوع میں مخل نہیں ہے تو کھولنا افضل ہے اور اگر آنکھ کھولنے سے قبلہ کی طرف کے نقش و نگار خلل انداز ہوتے ہیں تو یہ مکروہ نہیں ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا سلام پھیرنے کے بعد تین مرتبہ استغفار اللہ کرنے کا معمول تھا اور اس کے بعد یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ تَبَارَكْتَ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ»

اے اللہ! تو ہر عیب سے پاک ہے اور تجھے ہی سے سلامتی ہے۔ تو برکت والا ہے، اے بزرگ اور تعظیم والے۔

آپ قبلہ رخ صرف اتنی دیر بیٹھتے کہ استغفار اور دعا پڑھتے، پھر فراپنا رخ مقتدیوں کی طرف کر لیتے اور اپنے دائیں اور بائیں جانب سے (رخ انور) پھر لیتے تھے پھر اپنا چہرہ انور مقتدیوں کی سمت کے علاوہ کوئی دوسرا سمت متعین نہ کرتے تھے اور جب آپ صحیح کی نماز پڑھ لیتے تو جائے نماز پر بیٹھ جاتے، یہاں تک کہ سورج نکل آتا۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم ہر فرض نماز کے بعد یہ دعا پڑھتے تھے :

«إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ» «اللَّهُمَّ لَا مَانَعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلَا مُعْطَى لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْفَعُ ذَا  
الْجَدْدِ مِنْكَ الْجَدُّ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَلَا يَعْبُدُ إِلَّا إِيَاهُ  
لَهُ النُّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ الشَّنَاءُ الْحَسْنُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ  
وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ»

خدائے واحد کے سوا کوئی معبود نہیں، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی حکومت ہے، اسی کے لئے سب تعریف ہے اور ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے۔ اے اللہ جو تو نے عطا کیا ہے، اسے

کوئی روکنے والا نہیں، اور جو تو نے روک دیا ہے، اسے کوئی دینے والا نہیں اور کسی عزت دار دولت والے کو تیرے مقابلے میں دولت نفع نہیں دیتی۔ گناہ سے باز رہنا اور اطاعت کی قوت اللہ کی توفیق کے بغیر ممکن نہیں، اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ ہم اس کے سوا کسی کی عبادت نہیں کرتے، اس کے لئے ساری نعمتیں اور ساری بڑائیاں اور اچھی تعریفیں ہیں، اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، ہم غالباً اس کی بندگی کرتے ہیں، اگرچہ کافروں کو یہ بات بربی معلوم ہو۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کے لئے یہ مستحب قرار دیا کہ ہر فرض نماز کے بعد سبحان اللہ ۳۳ مرتبہ، الحمد للہ ۳۳ مرتبہ، اللہ اکبر ۳۳ مرتبہ اور آخر میں ایک مرتبہ «اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» کہہ کر سو کا عدد پورا کیا جائے۔

صحیح ابن حبان میں حضرت حارث بن مسلم سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ : جب تم صحیح کی نماز پڑھ لو تو بات کرنے سے پہلے سات مرتبہ یہ دعا پڑھ لو :

«اللَّهُمَّ أَجِرْنِي مِنَ النَّارِ»

اے اللہ تو مجھے جہنم کی آگ سے بچا!

اگر تم اس دن مرحوم تو اللہ تعالیٰ آگ سے تمہاری نجات لکھ دے گا اور جب تم مغرب کی نماز کے بعد بات کرنے سے پہلے یہی کلمات سات مرتبہ پڑھ لو اور پھر اسی رات تمہارا انتقال ہو گیا تو جہنم سے محفوظ رہو گے۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب دیوار کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تو اپنے اور اس کے درمیان بکری کی گذرگاہ کا فاصلہ چھوڑ دیتے اور اس سے دور نہ رہتے بلکہ سترہ کے قریب ہونے کا حکم فرماتے تھے اور جب آپ لکڑی یا ستون یا درخت کی طرف رخ کر کے نماز پڑھتے تو اسے دائیں بائیں جانب کر لیتے اور بالکل سامنے نہ کرتے، سفر میں آپ نیزہ کا سترہ بنایتے تھے اور سواری اور کجاوے کی لکڑی کا بھی سترہ بنایتے تھے اور محل کے آگے تیریا لامبی کا بھی سترہ بنانے کا حکم فرمایا ہے۔ اگر کوئی چیز نہ ملے تو زمین پر ایک لکیری کھنچ کر سترہ بنایتا کافی ہے۔

اگر سترہ نہ ہو تو صحیح روایت میں مذکور ہے کہ عورت، گدھے اور کتے کے گذرنے سے نماز فاسد ہو

جاتی ہے، اس روایت کی مخالف روایت اگر صحیح ہے تو اس میں صراحت نہیں ہے اور جو روایت صریح ہے، تو اس میں صحت نہیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس حالت میں نماز پڑھتے تھے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا آپ کے سامنے قبلہ کی جانب سوئی ہوتی تھیں لیکن یہ صورت سامنے سے گذرنے والے سے مشابہ نہیں ہے کہ نمازی کے سامنے سے گذرنا حرام ہے اور اس کے سامنے ٹھہرنا مکروہ نہیں ہے۔

## فصل (۱۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز میں سنتوں کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حالت اقامت میں ہمیشہ دس رکعتوں کا اہتمام کرتے تھے اور وہ رکعتیں وہی ہیں جن کے متعلق حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دس رکعتیں محفوظ کی تھیں، دور رکعتیں ظہر سے پہلے، دوسرے کے بعد، دور رکعتیں مغرب کے بعد، دور رکعتیں عشاء کے بعد گھر میں اور دور رکعتیں فجر کی نماز سے پہلے۔ ظہر کے بعد کی دور رکعتیں اگرچھوت جائیں تو انہیں آپ عصر کے بعد ادا کر لیا کرتے تھے، آپ کبھی ظہر سے پہلے چار رکعتیں پڑھا کرتے تھے۔

مغرب سے پہلے دور رکعتوں کے متعلق آپ کا ارشاد ہے کہ ”مغرب سے پہلے دور رکعتیں پڑھ لیا کرو“ تیری بار فرمایا کہ ”جس کا جی چاہے“ تاکہ لوگ اسے سنت موکدہ نہ سمجھ لیں اور صحیح یہ ہے کہ یہ منتخب ہیں، سنت موکدہ نہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عام سنیں اور نوافل جس کا کوئی مخصوص سبب نہ ہو، خاص طور پر مغرب کی سنت گھر ہی میں ادا فرماتے تھے، یہ ثابت نہیں کہ آپ نے کبھی مسجد میں پڑھی ہو لیکن مسجد میں پڑھی جاسکتی ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم فجر کی سنت کا تمام دیگر نوافل سے زیادہ اہتمام فرماتے تھے اور اسے اور نمازوں کو کبھی سفر و حضر میں نہیں چھوڑتے تھے۔ حالت سفر میں ان دونوں سنتوں کے علاوہ کوئی دوسری سنت پڑھنا ثابت نہیں ہے۔

فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ فجر کی سنتوں اور وتروں میں کونی زیادہ ضروری ہے۔ فجر کی سنت سے عمل کی ابتدا ہوتی ہے اور وتر کی نماز سے اعمال اپنے اختتام کو پہنچتے ہیں، اس وجہ سے آپ فجر کی سنتوں اور نمازوں کو سورہ کافرون اور سورہ اخلاص پڑھا کرتے تھے اور یہ سورتیں توحید علمی، عملی، ارادوی، اعتقادی پر مشتمل ہیں۔

سورہ اخلاص میں ایسی توحید کامل کا بیان ہے جو شرک کی تمام صورتوں کے قطعی منافی ہے، پھر اس میں اثبات صدیقہ جو تمام صفات کمال اس کی طرف منسوب کرتی ہے جس میں کسی طرح کوئی نقش نہیں پایا جاتا اور ابوت و بنوت کی نفی سے بے نیازی اور وحدانیت ثابت ہوتی ہے اور اس میں کفو و نظر کی بھی نفی ہے جس سے ہر قسم کی تشبیہ و تمثیل کی نفی ہوتی ہے۔

غرض سورہ اخلاص میں عقیدہ توحید کے وہ بنیادی اصول آگئے ہیں جن کے تسلیم کر لینے کے بعد انسان تمام گمراہ فرقوں سے دور ہو کر توحید کامل کا قائل ہو جاتا ہے، یہی وجہ ہے کہ یہ سورہ قرآن کے ایک تائی حصہ کے برابر ہے، کیونکہ قرآن کریم کا دار و مدار خبر اور انشاء پر ہے اور انشاء میں تین چیزیں ہوتی ہیں۔ (۱) امر (۲) نبی (۳) اباحت، اور خبر کی رو قسمیں ہیں۔ پہلی اللہ تعالیٰ کی ذات اور اس کے اسماء و صفات اور احکام کی خبر۔ دوسری مخلوق کو اس کی اطلاع و خبر دینا، چنانچہ سورہ اخلاص محض اس کی ذات اور اس کے اسماء و صفات کی خبر پر مشتمل ہے، اسی وجہ سے یہ سورت ایک تائی قرآن کے برابر ہے اور اس کا پڑھنے والا جبکہ اس کا اس پر ایمان بھی ہو، شرک اعتقادی سے بری ہو جاتا ہے، جس طرح سورہ الکافرون شرک عملی اور شرک ارادی سے انسان کو الگ کر دیتا ہے۔

چونکہ علم عمل پر مقدم اور اس کا امام و قائد ہے، اس لئے سورہ اخلاص ایک تائی قرآن کے برابر ہے اور سورہ الکافرون ایک چوڑھائی کے برابر ہے۔

چونکہ شرک عملی اپنی خواہشات کی ابیاع کے باعث لوگوں پر غالب ہو جاتا ہے اور اکثر لوگ باوجود اس کے مضرت و بیطلان سے واقف ہونے کے اسکے مرکب ہو جاتے ہیں اور اس کو زائل کرنا شرک عملی سے زیادہ مشکل و دشوار ہو جاتا ہے، کیونکہ یہ دلیل سے زائل ہو جاتا ہے، اس لئے سورہ الکافرون میں تاکید اور تکرار سے کام لیا گیا ہے۔ اسی وجہ سے آپ ان دونوں سورتوں کو طواف کی دور کھنوں میں پڑھا کرتے تھے کہ حج توحید کا شعار ہے اور اس وجہ سے ان کے ذریعہ دن کے کام کی ابتداء اور رات کے کام کا اختتام فرماتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم فجر کی سنتوں کے بعد دائمیں پلوپر لیٹ جاتے۔ اس سلسلہ میں دو جماعتوں نے قدرے غلو سے کام لیا ہے۔ ظاہریہ نے اسے واجب قرار دیا ہے اور ایک دوسری جماعت نے اسے بدعت و مکروہ بتایا ہے، لیکن امام مالک نے معتدل اور درمیانی مسلک اختیار کیا ہے، وہ یہ کہ آرام کی غرض سے لیٹ جائے تو کوئی حرج نہیں اور اگر سنت سمجھ کر کیا جائے تو یہ فعل مکروہ ہے۔

## فصل (۱۱)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز تجد کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تجد کی نماز سفر و حضر کسی حال میں نہیں چھوڑتے تھے۔ جب کبھی آپ پر نیند کا غلبہ ہو جاتا یا کوئی تکلیف ہو جاتی تو دن میں بارہ رکھیں پڑھ لیتے۔  
ہم نے شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کو اس دلیل کے متعلق فرماتے سنا کہ وتر اپنے محل سے قضا ہو جانے کے بعد قضا نہیں ہوتی جس طرح تجیہ المسجد، نماز کسوف اور نماز استقاء وغیرہ ہے، کیونکہ اس سے مقصود یہ ہے کہ رات کی آخری نمازو تر ہو۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز تجد میں گیارہ یا تیرہ رکھیں پڑھتے تھے گیارہ رکھوں پر اتفاق ہے اور آخری دو رکھوں کے بارے میں اختلاف ہے کہ وہ فجر کی دو سنتیں تھیں یا کوئی اور نماز تھی، اس طرح جب فرائض اور ان سنتن موکدہ کو جمع کیا جائے، جن پر آپ موازنیت کرتے تھے تو جموعی طور پر چالیس رکھیں ہوتی ہیں، اس کے علاوہ کوئی نماز پڑھی تو پابندی سے نہیں پڑھی۔

المذاہر مسلمان کو چاہیے کہ وہ تاحیات اس طرح معمول رکھے، اس لئے کہ جو شخص دن اور رات میں چالیس مرتبہ دروازہ لکھکھاتا ہے تو ظاہر ہے کہ اس کی بات کس قدر جلد سن لی جائے گی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب رات کے وقت جا گئے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ أَسْتَغْفِرُكَ لِذَنْبِي، وَأَسْأَلُكَ رَحْمَتَكَ، اللَّهُمَّ  
رِزْدِنِي عِلْمًا وَلَا تُنْزِغْ قَلْبِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتِنِي، وَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ  
أَنْتَ الْوَهَّابُ»

تیرے علاوہ کوئی معبد نہیں، تو پاک ہے، اے اللہ میں تجھ سے اپنے گناہوں کی بخشش چاہتا ہوں اور تجھ سے تیری رحمت طلب کرتا ہوں، اے اللہ میرے علم میں اضافہ فرماؤ اور ہدایت کے بعد میرے دل کو شیر ہانہ کر، مجھ کو اپنی رحمت سے نواز تو بست نواز نے والا ہے۔

جب آپ سو کر اٹھتے تو یہ دعا پڑھتے :

«الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ الشُّوْرُ»

تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں، جس نے ہم کو موت (میند) کے بعد زندگی عطا کی اور اسی کے پاس جمع ہوتا ہے۔

پھر اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم مساوک فرماتے۔ با اوقات سورہ آل عمران کی آخری دس آیتیں «إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ» سے آخر سورہ تک تلاوت فرماتے تھے، پھر وہ ضوکرتے اور مخصر دور رکھتیں نماز پڑھتے، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت سے اسے پڑھنے کا حکم معلوم ہوتا ہے۔

جب رات آدمی گذر جاتی اور اس سے قبل یا اس کے بعد آپ اٹھتے اور اکثر اوقات اس وقت اٹھتے جب آواز دینے والے یعنی مرغ کی آواز سنتے اور وہ اکثر نصف ہانی (رات کے آخری نصف) میں آواز لگاتا تو آپ اپنا اور دکنی حصوں میں کر دیتے اور کبھی مسلسل جاری رکھتے اور یہی زیادہ تر ہوتا، کنی حصوں میں ادا کرنے کی صورت حضرت ابن عباس نے یہ بتائی ہے کہ ”دور رکعت نماز ادا کر کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سو جاتے تھے، اس طرح تین مرتبہ میں چھر رکھتیں ادا فرماتے تھے اور ہر مرتبہ انہوں کر مساوک اور وہ ضوکرتے، پھر تین رکعت و ترا دا کرتے۔“

آپ صلی اللہ علیہ وسلم و ترکنی طرح پڑھتے تھے۔ ایک کیفیت کا ذکر ابھی ہوا، دوسری صورت یہ ہے کہ آپ آٹھ رکھتیں اس طور پر پڑھتے تھے کہ ہر دو رکعت پر سلام پھیرتے تھے، پھر مسلسل پانچ رکعت بطور دو تر پڑھتے۔ صرف آخر میں تشدید کے لئے بیٹھتے تھے۔

تیسرا صورت : نور رکعت اس طرح پڑھتے تھے کہ آٹھ رکعت مسلسل پڑھتے اور صرف آٹھویں رکعت کے آخر میں بیٹھتے اور اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کرتے، دعا مانگتے اور پھر بغیر سلام پھیرے کھڑے ہو جاتے، پھر نویں رکعت میں تشدید پڑھتے اور سلام پھیر دیتے، سلام پھیرنے کے بعد دو رکعت نماز پڑھتے۔

چوتھی صورت : یہ ہے کہ مذکورہ ہی طریقے سے سات رکھتیں پڑھتے پھر اس کے بعد دو رکھتیں بیٹھ کر پڑھتے تھے۔

پانچویں صورت : دو درکعت پڑھ کر آخر میں تین رکعت و تر پڑھ لیتے جن میں قعده یا تشد کا فاصلہ نہ ہوتا۔ اس کو امام احمد نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے روایت کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم تین رکعت و تر پڑھتے تھے اور ان کے درمیان وقفہ نہیں کرتے تھے، تاہم یہ روایت محل نظر ہے، کیوں کہ صحیح ابن حبان میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوع روایت ہے کہ ”تین رکعت و تر نہ پڑھو، پانچ یا سات پڑھو، و تر کو مغرب کی نماز کے مشابہ نہ بناؤ“۔ امام دارقطنی کہتے ہیں کہ اس روایت کے سارے راوی ثقہ ہیں۔

حرب کہتے ہیں کہ امام احمد سے وتر کے متعلق پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا، ”درکعت پڑھ کر سلام پھیر دے، اگر سلام نہ پھیر سکا تو میرا خیال ہے کہ کوئی نقصان وہ بات نہیں ہے لیکن سلام پھیرنا نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ مستند طریقے سے ثابت ہے۔ ابو طالب کی روایت میں ایک قول مذکور ہے کہ زیادہ قوی روایت ایک رکعت والی ہے اور میں اسی کا قائل ہوں۔“

چھٹی صورت : جیسا کہ امام نسائی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے رمضان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نماز پڑھی تو رکوع میں قیام کے بعد ریه دعا پڑھی «سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيمِ» اسی حدیث میں ہے کہ آپ نے ابھی چار رکعتیں پڑھی تھیں کہ حضرت بالا صحیح کی نماز کے لئے آپ کو بلانے آگئے، آپ نے رات کے ابتدائی، درمیانی اور آخری حصہ میں وتر پڑھی، ایک رات قیام میں صبح تک صرف ایک ہی آیت پڑھتے رہ گئے اور وہ یہ تھی :

﴿إِن تُعِذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [المائدۃ: ۱۱۸]

اگر تو ان کو عذاب دے گا تو وہ تیرے ہی بندے ہیں اور اگر ان کو بخش دے تو غالب حکمت والا ہے۔

رات میں آپ کی نماز تین طرح کی ہوتی تھی، ایک یہ کہ آپ زیادہ تر کھڑے ہو کر نماز پڑھتے تھے، دوسرے بیٹھ کر نماز پڑھتے اور رکوع بھی بیٹھ کر کرتے، تیسرا یہ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بیٹھ کر نماز پڑھتے اور جب تھوڑی سی قراءت باقی رہ جاتی تو کھڑے ہو جاتے اور پھر رکوع فرماتے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی ثابت ہے کہ وتر کے بعد کبھی درکعت بیٹھ کر پڑھتے اور کبھی بیٹھ کر ہی قراءت کرتے اور رکوع کے وقت کھڑے ہو جاتے پھر رکوع کرتے۔

اس حدیث سے بت لوگوں کو اشکال ہوا اور انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد

کو کہ ”رات کی آخری نمازو ترینا“ کامعارض سمجھ لیا۔ امام احمد فرماتے ہیں کہ میں ان دور کتوں کو نہ پڑھتا ہوں اور نہ کسی کو پڑھنے سے منع کرتا ہوں۔ امام مالک نے تو ان دونوں رکھتوں کا انکار کیا ہے۔ لیکن صحیح صورت یہ ہے کہ نمازو تر مستقل عبادت ہے اور وتر کے بعد دور کھیں مغرب کی سنتوں کی طرح ہیں۔ اس طرح مذکورہ دونوں رکھیں وتر کی تکمیل کا درجہ رکھتی ہیں، کوئی مستقل حیثیت نہیں رکھتیں۔

و تر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے قوت ثابت نہیں۔ صرف ابن ماجہ کی ایک حدیث میں اس کا ذکر ہے۔ امام احمد کہتے ہیں کہ اس سلسلہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کچھ ثابت نہیں لیکن حضرت عمر رضی اللہ عنہ پورے سال دعاۓ قوت پڑھا کرتے تھے۔

صحاب سنن نے قوت پڑھنے کے سلسلہ میں حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کی حدیث کو روایت کیا ہے، امام تنفی نے اس حدیث کو حسن کہا ہے اور کہا کہ ہم اس کو ابوالخواراء العدی کے طریقے سے جانتے ہیں۔

نمازو تر میں دعاۓ قوت پڑھنا حضرت عمر، حضرت ابی ابن کعب اور حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے۔ امام ابو داؤد اور امام نسائی نے ابی بن کعب سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و تر میں سورہ اعلیٰ، سورہ الکافرون اور سورہ اخلاص پڑھا کرتے تھے اور سلام پھیرنے کے بعد تین مرتبہ بجان الملک القدس کہا کرتے تھے۔ تیسرا مرتبہ قدرے آواز کھینچ کر پڑھا کرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سورہ تر تیل سے پڑھتے تھے خواہ وہ بڑی سے بڑی کیوں نہ ہو۔ قرآن کریم پڑھنے کا مقصد بھی یہ ہے کہ غور اور فکر و تدریس کام لیا جائے، اس پر عمل کیا جائے اور اس کی تلاوت اس کے مفہوم و معانی کے سمجھنے کا بہترین وسیلہ ہے۔

بعض سلف کا قول ہے کہ قرآن کریم عمل کے لئے نازل کیا گیا ہے اس لئے اس کی تلاوت کو عمل سمجھو۔ حضرت شعبہ کہتے ہیں کہ ہمیں ابو جہونے بتایا کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے عرض کیا کہ میں جلدی پڑھنے کا عادی ہوں اور بسا اوقات ایک رات میں ایک یاد قرآن ختم کرتا ہوں۔ ابن عباس نے فرمایا کہ مجھے یہ زیادہ پسند ہے کہ میں ایک سورہ پڑھوں بجائے اس کے کہ جو تم کرتے ہو۔ اگر تم کو تیزی پڑھتا ہے تو اس طرح پڑھو کہ کان سن سکیں اور دل یاد کر سکے۔

ابراهیم کہتے ہیں کہ حضرت علیہم نے حضرت ابن مسعود کے سامنے تلاوت فرمائی تو انہوں نے فرمایا

کہ میرے ماں باپ تم پر قربان ہوں، ترتیل سے پڑھو کیونکہ یہ قرآن مجید کی نیت ہے۔

نیز حضرت عبداللہ ابن مسعود فرماتے ہیں کہ قرآن کو شعر کی طرح نہ گا کر پڑھو اور نہ فضول کلام کی طرح پڑھو بلکہ اس کو پڑھتے وقت اس کے عجائب پر ٹھیک اور اس کے ذریعہ دلوں کو حرکت دو اور دھیان مخفی سورہ کو جلد ختم کر دینے پر نہ لگا ہوا ہو۔ مزید فرماتے ہیں۔ جب تم سنو کہ اللہ تعالیٰ یہ فرمرا رہا ہے:

﴿يَنَأِيهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ (اے ایمان والو) تو تم سر پا گوش ہو جاؤ کیونکہ یا تو تمہیں نیکی کا حکم دیا جائے گا یا برائی سے منع کیا جائے گا۔

حضرت عبد الرحمن بن ابی بیلی فرماتے ہیں کہ ایک عورت میرے پاس آئی، میں اس وقت "سورہ ہود" پڑھ رہا تھا۔ وہ کہنے لگی، "اے عبد الرحمن تو اس طرح سورہ ہود پڑھ رہا ہے، بخدا میں اسے چھ سینے سے پڑھ رہی ہوں لیکن ابھی تک اسے ختم نہیں کر سکی ہوں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تجد کی نماز میں کبھی آہستہ سے تلاوت فرماتے تھے اور کبھی بے آواز بلند، دونوں طرح قراءت فرماتے تھے اور قیام کبھی مختصر کرتے تھے اور کبھی طویل۔ نفل نمازیں حالت سفر میں دن ہو یا رات، سواری پر پڑھ لیتے تھے، خواہ اس کا رخ جس طرف ہو، رکوع اور سجدہ اشارہ سے کرتے تھے اور سجدہ رکوع سے زیادہ جھک کر کرتے تھے۔

## فصل (۱۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز چاشت اور سجدہ تلاوت کا طریقہ

امام بخاری نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت کی ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو چاشت کی نماز پڑھتے کبھی نہیں دیکھا لیکن میں اسے پڑھتی ہوں۔

صحیحین میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ مجھ کو میرے خلیل حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے وصیت فرمائی کہ ہر ماہ تین دن کے روزے رکھوں، اور چاشت کی دو رکعت نمازوں پر ہوں، اور سونے سے پلے نمازوں پر ہوں۔ امام مسلم نے زید بن ارقم سے مرفوعاً روایت کی ہے کہ اوایں کی نماز اس وقت پڑھی جاتی ہے جب دن کی گری بڑھ جائے، اور جسم میں دوپر کی گری محسوس ہونے لگے اور اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے پڑھنے کی تائید فرمائی ہے لیکن آپ نے خود بغض نہیں تجدید کی وجہ سے نہیں پڑھی۔

حضرت مسروق کہتے ہیں کہ ہم مسجد میں نماز پڑھتے تھے اور حضرت عبد اللہ ابن مسعود کے قیام کے بعد ہم وہیں رہتے تھے اور پھر اٹھتے اور چاشت کی نماز پڑھتے تھے۔ ان کو جب یہ بات معلوم ہوئی تو فرمایا کہ کیوں بندوں پر وہ بوجہ ڈالتے ہو جسے اللہ تعالیٰ نے نہیں ڈالا ہے۔ اگر تم واقعی اس کو پڑھنا چاہتے ہو تو اپنے گھروں میں پڑھ لیا کرو۔ حضرت سعید بن جیر فرماتے ہیں کہ میں چاشت کی نماز خواہش کے باوجود اس ڈر سے چھوڑ دیتا ہوں کہ کہیں مجھ پر لازمی (عائیہ) نہ ہو جائے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کی سنت طیبہ یہ تھی جب ان کو کسی طرح سرت و نعمت کے حصول یا کسی مصیبت کے ملنے کی اطلاع ملتی تو اللہ تعالیٰ کی جناب میں سجدہ شکر کرتے تھے، اور جب کسی سجدہ والی آیت کی تلاوت فرماتے تو اللہ اکبر کہہ کر سجدہ کرتے تھے اور اکثر سجدہ میں یہ دعا پڑھتے تھے :

«سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَرَهُ وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ بِحَوْلِهِ وَفُوْتِهِ»

میرے چہرے نے اس ذات کو سجدہ کیا جس نے اسے پیدا کیا اور اس کی تصوری بنائی اور ساعت و بصارت اپنی قوت و قدرت سے عطا کی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ کہیں منقول نہیں ہے کہ آپ اس سجدے سے اٹھتے وقت بکیر کہتے تھے یا تشدید پڑھتے یا سلام پھیرتے تھے۔ اور یہ ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سورہ "الم تنزیل" اور "ص" اور "اقرا" اور "النجم" اور "اذالسماء اشقت" میں سجدہ کیا ہے۔

ابوداؤد نے حضرت عمرو بن عاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سجدہ کے پندرہ مقامات بتائے ہیں، ان میں سے تین مفصل (چھوٹی سورتوں) میں ہیں اور دو سجدے سے سورہ حج میں ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ آپ نبی مدنیہ منورہ تشریف لے جانے کے بعد مفصل سورتوں میں سجدہ نہیں کیا، وہ ضعیف ہے۔ اس حدیث کی سند میں ابوقدامہ الحارث ابن عبید نامی ایک راوی ہے جو غیر معتبر ہے۔ نیز اس حدیث کو ابن قطان نے مطر الوراق کی وجہ سے ناقابل اعتبار بتایا ہے اور کہا ہے کہ وہ خرابی حافظہ میں محمد بن عبد الرحمن بن الی لیلی کے مشابہ ہیں۔

امام مسلم کا ان احادیث کا ذکر کرنا کوئی عیب کی بات نہیں کیونکہ امام صاحب نے انہی احادیث کا ذکر کیا ہے جن کے محفوظ ہونے کا لیکن ہوا، جس طرح بست سے ثقہ و معتبر راویوں کی ان حدیثوں کو چھوڑ دیا جن میں غلطی کا علم ہو گیا تھا، کچھ لوگ ثقہ راویوں کی تمام احادیث کو صحیح قرار دیتے ہیں، اسی طرح بعض لوگ کمزور حافظہ والوں کی تمام روایتوں کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔

اس سلسلہ میں بستر طریقہ کار امام حاکم وغیرہ کا ہے اور دوسرا طریقہ ابن حزم وغیرہ کا ہے لیکن امام مسلم نے جو طریقہ اختیار کیا ہے وہ انکہ فی حدیث کا طریقہ کار ہے۔

## فصل (۱۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یوم جمعہ میں اسوہ حسنہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ ”ہم سے پہلی قومیں یوم جمعہ کے متعلق بحکم گئیں۔ یہودیوں نے سپتھر کا دن اور عیسائیوں نے اتوار کا دن اپنے لئے اختیار کر لیا پھر اللہ تعالیٰ ہمیں لایا اور جمعہ کے دن کی طرف ہماری رہنمائی فرمائی۔ اس طرح ترتیب یوں ہو گئی۔ جمعہ سپتھر اور اتوار، چنانچہ وہ لوگ قیامت کے دن ہم سے بچھے ہوں گے۔ ہم دنیا میں بعد میں ہیں لیکن قیامت کے دن آگے آگے ہوں گے اور ہمارے فیصلے تمام مخلوق سے پہلے ہوں گے۔“

امام ترمذی نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک صحیح حدیث مرفوعاً روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا : ”سب سے بہترین دن جمعہ کا دن ہے، اس دن اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم کو پیدا فرمایا، اسی دن وہ جنت میں داخل ہوئے اور اسی دن نکالے گئے اور قیامت بھی جمعہ کے دن ہی آئے گی“۔ اسے موطانہ روایت کیا ہے، امام ترمذی نے ان الفاظ کے ساتھ بھی اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے ”وہ سب سے بہتر دن ہے، اسی دن آدم علیہ السلام پیدا کئے گئے، زمین پر اتارے گئے، ان کی توبہ قبول ہوئی اور ان کی وفات ہوئی اور اسی دن قیامت آئے گی، جنات اور انسان کے سوا کوئی جاندار ایسا نہیں جو جمعہ کے دن قیامت کے ذریعے خائف و ترسان نہ ہو۔ اس میں ایسی مبارک گھری بھی آتی ہے کہ جب کوئی مسلمان نماز پڑھتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہے تو وہ اسے عطا کرتا ہے“۔ کعب نے دریافت کیا کیا یہ ہر سال ہوتا ہے تو میں نے کہا نہیں بلکہ ہر جمعہ کو، پھر انہوں نے تورات کھول کر پڑھی اور کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے فرمایا۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بتاتے ہیں، پھر میں عبد اللہ بن سلام سے ملا تو میں نے ان کے سامنے حضرت کعب کی مجلس اور واقعہ کا تذکرہ کیا تو انہوں نے کہا کہ میں جانتا ہوں، وہ کون سی گھری ہے، میں نے عرض کیا، پھر مجھے بھی بتا دیجئے، چنانچہ انہوں نے فرمایا، یہ جمعہ کے دن کی آخری گھری ہے۔ میں نے عرض کیا : وہ کس طرح جب کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”اس گھری میں کوئی مسلمان نماز پڑھتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے دعا کرے گا تو اللہ

تعالیٰ اس کی دعا ضرور قبول کرے گا۔“ حضرت ابن سلام نے فرمایا، کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نہیں فرمایا کہ ”جو کسی جگہ بیٹھے اور نماز کا انتظار کر رہا ہو تو نماز پڑھنے تک گویا وہ نماز ہی میں مشغول رہا۔“

مسند احمد میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں : نبی کشم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا گیا کہ کس وجہ سے اس دن کا نام جمعہ رکھا گیا، آپ نے فرمایا : ”اس لئے کہ اس دن تمہارے باپ حضرت آدم علیہ السلام کی میثی کو شکل دی گئی اور اسی دن فنا اور حشر ہو گا اور گرفت ہو گی، اسی میں تین آخری گھریاں ہیں، جن میں سے ایک گھری ایسی ہے کہ اس میں جو دعا بھی کی جائے گی، قبول ہو گی۔“

ابن اسحاق نے عبد الرحمن بن کعب بن مالک سے نقل کیا ہے، انہوں نے کہا کہ میرے والد جب ناپینا ہو گئے تو میں ان کو لے کر نماز جمعہ کے لئے جاتا تھا، جب وہ جمعہ کی اذان سنتے تو اسعد بن زرارہ کے لئے دعائے استغفار کرتے، میں نے دریافت کیا کہ آپ ہر جمعہ کی اذان سنتے ہیں تو اسعد بن زرارہ کے لئے دعائے استغفار کیوں کرتے ہیں۔ انہوں نے فرمایا کہ اے میرے بیٹے! اسعد بن زرارہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے مدینہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری سے پہلے ہم لوگوں کو ہرم النیست کے بینی بیاضہ کے محلے میں جمعہ پڑھایا جو کہ تفعیل خدمات میں واقع تھا، میں نے پوچھا، آپ کی تعداد کتنی تھی؟ انہوں نے کہا، چالیس۔ امام یہی کہتے ہیں، یہ حدیث حسن اور صحیح الاسناد ہے۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے اور قباء میں دو شنبہ منگل، بدھ اور جمعرات تک قیام پذیر ہو کر مسجد قباء کی بنیاد ڈالی۔ پھر وہاں سے جمعہ کے دن روانہ ہوئے اور جب بنی سالم بن عوف کے علاقے میں پہنچے تو جمعہ کی نماز کا وقت ہو گیا، آپ نے وادی کے اندر واقع مسجد میں جمعہ کی نماز ادا فرمائی۔ یہ جمعہ مسجد نبوی کی تعمیر سے قبل پڑھا گیا تھا۔

ابن اسحاق فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جو پسلا خطبہ دیا، وہ مجھے ابو سلمہ بن عبد الرحمن کے واسطے سے پہنچا، ہم اللہ تعالیٰ کی پناہ چاہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف ایسی بات منسوب کریں جو آپ نے نہ فرمائی ہو، آپ نے خطبہ دیتے ہوئے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کی پھر فرمایا :

لوگو اپنے لئے عمل کا ذخیرہ آگے بھیجو، تمہیں ضرور علم ہو گا، جب تم پر اچانک موت آئے گی اور بندہ

اپنی بکریوں کو بغیر چروں ہے کے چھوڑ جائے گا پھر اس سے اللہ تعالیٰ بغیر ترجمان اور بغیر واسطے کے فرمائے گا کہ کیا ہمارے رسول نے تیرے پاس آ کر ہمارے احکام نہیں سنائے تھے اور کیا ہم نے حسین مال نہیں دیا تھا اور تم پر احسان نہیں کیا تھا، پھر تم نے اپنے لئے کیا کیا ہے۔ وہ دائیں باعیں نظر ڈالے گا تو کچھ نہ دیکھ سکے گا پھر آگے دیکھے گا تو جنم کے علاوہ کچھ نہ دیکھے گا۔ اس لئے جو شخص اپنے آپ کو جنم سے بچا سکے خواہ بھجور کے نکلے ہی سے تو ضرور بچا لے۔ جس کے پاس یہ بھی نہ ہو تو اچھی بات ہی بولے، اس لئے کہ اس سے بھی نیکی کا دس گناہ سے سات سو گناہ تک ثواب ملتا ہے، والسلام علیکم و رحمتہ اللہ و برکاتہ۔

ابن اسحاق کہتے ہیں کہ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دوسری مرتبہ خطبہ دیتے ہوئے فرمایا :

سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں۔ اس کی تعریف کرتا ہوں اور اس سے مدد چاہتا ہوں اور اپنی جانوں کے شر سے اور اپنے برے اعمال سے اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔ جسے اللہ ہدایت دے، اسے کوئی گمراہ کرنے والا نہیں اور نہے وہ گمراہ کرے، اسے کوئی ہدایت دینے والا نہیں۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ وہ تنہا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، بے شک سب سے بہترین کلام اللہ کی کتاب ہے، جس کے دل کو اللہ نے قرآن سے مزین کیا اور کفر کے بعد اسے اسلام میں داخل کیا۔ وہ یقیناً کامیاب رہا اور دوسروں کی باتوں کے مقابلے میں اسے منتخب کر لیا کیونکہ یہ بہترین کلام ہے اور سب سے زیادہ بلغ ہے۔ جس سے اللہ محبت رکھے، تم بھی اس سے محبت کرو، اپنے دل کی ساری محبت اللہ کے لئے کر دو۔ اللہ کی کلام اور اس کے ذکر سے نہ الکاؤ، تمہارے قلوب اس کے متعلق کھوٹے نہ ہو جائیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اسے بہترین عمل اور صالح ترین کلام کا نام دیا ہے اور اس میں تمام حلال و حرام جو انسانوں کو بتلائے گئے، موجود ہیں۔

لہذا اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو اور اس کے ساتھ ذرا بھی شرک نہ کرو اور اس سے کما حقہ ڈرو اور جو بات تم اپنے منہ سے نکالتے ہو، اس کے بہتر الفاظ سے اللہ کی تصدیق کرو، اور اللہ کی رحمت سے آپس میں محبت کرو۔ بے شک اللہ تعالیٰ اس پر ناراض ہوتا ہے کہ اس کا وعدہ توڑا جائے۔ والسلام علیکم و رحمتہ اللہ و برکاتہ۔

فصل (۱۲)

## یوم جمعہ کی عظمت اور فضیلت کا بیان

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس دن (یوم جمعہ) کو بڑی عظمت و شرف سے دیکھا کرتے تھے اور اسے چند خصوصیات سے مخصوص کیا کرتے تھے، چنانچہ اس دن کی فجر کی نماز میں الٰم مسجدہ اور حل اتنی علی الامان پڑھا کرتے تھے کیونکہ یہ سورتیں ایسے مضامین پر مشتمل ہیں جو اس دن ہوئے یا آئندہ واقع ہوں گے۔

دوسری خصوصیت : یہ ہے کہ جمعہ کے دن اور اس کی شب میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر کثرت سے درود و سلام بھیجنا مستحب ہے کیونکہ اس امت کو دینی و دینوی ہر طرح کی بھلائی آپ ہی کے ذریعہ ملی ہے اور سب سے بڑی عزت بھی انہیں اسی دن ملے گی کیونکہ امت کو جنت میں اسی دن ان کے محلات اور منازل کی طرف بھیجا جائے گا اور داخلہ کے بعد اسی دن مزید نعمتوں سے نوازے جائیں گے۔ قیامت کے دن اللہ کا قرب اور انعام میں کثرت جمعہ کے دن امام سے قرب اور نماز جمعہ میں سبقت حاصل کرنے والوں کے لئے ہے۔

تیسرا خصوصیت : جمعہ کے دن غسل کرنا ہے اور اس کی بڑی تاکید آئی ہے۔ عضو خاص کو چھوٹے، نکیر پھوٹے اور قے ہونے پر وضو کے وجوہ اور آخری تشدید میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھنے کے وجوہ سے زیادہ واجب جمعہ کا غسل ہے۔

چوتھی خصوصیت : جمعہ کے دن خوشبو لگانا، مسواک کرنا ہے۔ جمعہ کے دن ان کا اہتمام دوسرے دنوں سے زیادہ افضل ہے۔ اس طرح نماز جمعہ کے لئے سوریے نکلنا، اللہ کے ذکر میں مشغول ہونا اور امام کے آنے تک نمازوں میں معروف رہنا اس دن کی خصوصیات ہیں۔

پانچویں خصوصیت : خطبہ کے دوران خاموشی اختیار کرنا، سورہ جمعہ، منافقون، سعی اسک، اور سورہ غاشیہ کی قراءت کرنا ہے۔

چھٹی خصوصیت : جمعہ کے دن اچھا باب زیب تن کرنا ہے۔

ساتویں خصوصیت : جمع کے لئے پیدل جانے والے کو ہر قدم کے بدے ایک سال کے روزے اور قیام اللیل کا اجر ملتا ہے۔

آٹھویں خصوصیت : یہ ہے کہ اس دن گناہ معاف کئے جاتے ہیں۔

نینویں خصوصیت : یہ ہے کہ اس دن ایک ایسی گھڑی ہے جس میں دعائیں قبول ہوتی ہیں۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جمعہ کا خطبہ دیتے تو آپ کی آنکھیں سرخ ہو جاتیں، آپ کی آواز بلند ہو جاتی اور آپ پر جلال کی کیفیت طاری ہو جاتی جیسے کوئی حملہ سے ڈرا رہا ہو اور کہہ رہا ہو کہ لوگو! دشمن صبح و شام میں تم پر ثوٹ پڑنے والا ہے۔ نیز آپ کی عادت مبارکہ خطبہ مختصر دینے اور نماز طویل کرنے کی تھی اور امام بعد کرنے کے بعد خطبہ شروع فرماتے اور صحابہ کرام کو اسلام کی بنیادیں اور شریعت کے قوانین سکھلاتے اور جب کبھی کسی کام کے حکم یا ممانعت کی ضرورت ہوتی تو آپ خطبہ میں بتا دیتے یا منع کر دیتے۔ جیسا کہ خطبہ دیتے وقت ایک صحابی مسجد میں داخل ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، ”دور کعت نماز پڑھ لو۔“

خطبہ میں وقت کے تقاضے اور ضرورت کے مطابق تقریر فرماتے، جب کسی کو آپ ضرورت مندیا بھوکار کیجھتے تو صحابہ کرام کو صدقے کا حکم دیتے اور اس کی ترغیب دیتے تھے۔

خطبہ میں آپ دعائیں یا اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتے ہوئے شادوت کی انگلی سے اشارہ کرتے تھے۔ جب بارش کی ضرورت ہوتی تو خطبہ میں اس کے لئے دعا کرتے تھے۔ جب لوگ مسجد میں جمع ہو جاتے تو آپ تشریف لاتے اور سلام کر کے منبر پر تشریف لے جاتے پھر اپنا چڑہ مبارک لوگوں کی طرف کر لیتے اور لوگوں کو سلام کرتے پھر حضرت بالال اذان دیتے، اذان کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم گھڑے ہو کر خطبہ دیتے اور کمان یا عصار پر نیک لگائے رکھتے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے منبر میں تین بڑھیاں تھیں۔ منبر بننے سے پہلے آپ ایک سمجھور کے تنے کے ساتھ نیک لگایا کرتے تھے اور یہ منبر مسجد کے درمیان میں نہیں بلکہ مغلیست میں اس طرح رکھا گیا تھا کہ اس کے اوپر دیوار کے پیچے بکری گذر نے بھر کی جگہ تھی۔ جب جمعہ کے علاوہ اس پر نیٹھتے یا جمعہ کے دن خطبہ دینے کے لئے کھڑے ہوتے تو صحابہ کرام اپنا رخ آپ کی طرف کر لیتے تھے۔ آپ کھڑے ہو کر خطبہ دیتے پھر کچھ دیر بیٹھ جاتے، پھر کھڑے ہو کر دوسرا خطبہ دیتے۔ جب آپ خطبہ سے فارغ ہو جاتے تو نضرت بالال اقامت کرتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کو قریب ہو جانے اور خاموش رہنے کا حکم دیتے اور یہ فرماتے کہ اگر کوئی شخص اپنے پاس بیٹھے ساتھی سے یہ کہے کہ خاموش ہو جاؤ تو اس نے بھی ایک لغو حرکت کی اور اپنا جمعہ خراب کیا۔

جمعہ کی نماز سے فارغ ہو کر آپ گھر تشریف لے جاتے تھے اور دو رکعت سنت ادا فرماتے تھے۔ آپ نے جمعہ کے بعد چار رکعت سنت کا بھی حکم دیا ہے۔ علامہ ابن تیمیہ کا قول ہے کہ جب مسجد میں پڑھے تو چار رکعت اور اگر گھر میں پڑھے تو دو رکعت پڑھے۔

فصل (۱۵)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز عیدین کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عیدین کی نماز عید گاہ میں پڑھتے تھے۔ یہ عید گاہ مدینہ کے مشقی دروازے پر ہے جہاں حاجیوں کا محمل رکھا جاتا تھا۔ مسجد نبوی میں عید کی نماز صرف ایک مرتبہ بارش ہو جانے کی وجہ سے پڑھی تھی جیسا کہ سنن ابو داد کی روایت سے بتاتا ہے۔

عید میں آپ بہترن لباس زیب تن فرماتے تھے اور عید الفطر میں نکلنے سے پہلے چند سمجھو ریں کہا لیتے تھے جن کی تعداد طاق ہوتی تھی لیکن عید الاضحی میں عید گاہ سے واپس آجائے تک کچھ نہ کھاتے بلکہ عید گاہ سے واپسی پر قربانی کا گوشت کھاتے۔ عیدین کے دن آپ صلی اللہ علیہ وسلم غسل کرتے تھے۔ اس سلسلہ میں دو ضعیف حدیثیں ہیں لیکن حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے ثابت ہے جو غیر معمولی طور پر قرع سنت تھے۔ آپ عید گاہ پر دل تشریف لے جاتے۔ وہاں پہنچنے پر نیزہ بطور ستہ آپ کے سامنے نصب کر دیا جاتا کیوں کہ ان دونوں عید گاہ میں کوئی عمارت نہ تھی۔ عید الفطر کی نماز قدرے تاخیر سے اور عید الاضحی کی نماز جلدی ادا فرماتے تھے۔ حضرت ابن عمر اپنے غیر معمولی قرع سنت ہونے کے باوجود سورج نکلنے سے پہلے عید گاہ کے لئے روانہ نہیں ہوتے تھے اور گھر سے عید گاہ تک سمجھیر کتے جاتے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب عید گاہ پہنچ جاتے تو بغیر اذان و اقامۃ یا الصلاۃ جامعہ جیسے کلمات کہتے ہوئے نماز شروع فرمادیتے تھے۔ نماز عیدین سے پہلے یا بعد آپ یا صحابہ کرام کوئی نماز نہیں پڑھتے تھے۔

خطبہ سے پہلے آپ دو رکعت نماز عید پڑھتے تھے۔ پہلی رکعت میں سمجھیروں اولیٰ سمیت سات سمجھیروں مسلسل کرتے۔ ہر دو سمجھیروں کے درمیان معمولی سادقتہ کرتے اور ان سمجھیروں کے درمیان آپ سے کوئی مخصوص ذکر مروی نہیں ہے لیکن حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مذکور ہے کہ وہ حمد و شادور درود پڑھتے تھے اور حضرت ابن عمر ہر سمجھیر کے ساتھ رفع یہیں بھی کرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب سمجھیروں ختم فرماتے تو قراءت شروع کرتے، پہلی رکعت میں سورہ

فاتحہ کے بعد سورہ "ق" اور دوسری رکعت میں سورہ القمرت پڑھتے۔ با اوقات دور کھوں میں سورہ الاعلیٰ اور سورہ الغاشیہ پڑھتے تھے۔ اس کے علاوہ صحیح روایات میں کچھ اور مروی نہیں ہے، اور جب آپ قراءت سے فارغ ہو جاتے تو بخیر کہتے اور رکوع میں چلے جاتے، پھر دوسری رکعت میں آپ مسلسل پانچ بخیریں کہتے اور قراءت شروع کر دیتے۔ نماز سے فارغ ہونے کے بعد انھوں کو کے سامنے کھڑے ہو جاتے اور لوگ اپنی جگہ بیٹھے رہتے۔ آپ انہیں وعظ و نصیحت فرماتے اور اچھی باتوں کا حکم دیتے، بری باتوں سے منع کرتے۔ اگر کہیں کوئی لشکر بھیجا ہوتا تو اس وقت بھیجتے، کسی اور بات کا حکم دینا ہوتا تو حکم دیتے، عید گاہ میں کوئی منبر نہ تھا، زمین پر کھڑے ہو کر خطبہ دیتے تھے۔ بخیر کی حدیث میں جو ذکر ہے کہ پھر آپ خواتین کی طرف اتر کر تشریف لے گئے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ آپ کسی اونچی جگہ پر کھڑے تھے جہاں سے اتر کر تشریف لے گئے۔

مدینہ کا منبر تو سب سے پہلے مروان بن حکم نے ایجاد کیا تھا اور لوگوں نے اس کو اچھی نگاہ سے نہیں دیکھا تھا اور پختہ منبر کی تعمیر سب سے پہلے کیا تھا، بن صلت نے مدینہ میں مروان کی گورنری کے زمانہ میں کی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ عید کے موقع پر لوگوں کو بغیر خطبہ نے گھر چلے جانے کی بھی اجازت دی ہے۔ اسی طرح جب جمعہ کے دن عید پڑ جائے تو اس کی رخصت دی ہے کہ جمعہ کی نماز میں شریک نہ ہوں اور صرف عید کی نماز پر اکتفاء کر لیں اور ظہر کی نماز ادا کریں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عید کے دن عید گاہ جاتے وقت مختلف راستوں سے آتے جاتے تھے۔ آپ سے مروی ہے کہ عرفہ کے دن (نویں تاریخ) فجر کی نماز سے ایام تشریق آخری دن عصر تک یہ بخیر کہتے تھے۔ «اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ وَلَلَّهِ الْحَمْدُ»

## فصل (۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا سورج گرہن کے موقع پر اسوہ حسنہ

سورج گرہن کے موقع پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تیزی اور گہرا ہست میں چادر گھستی ہوئے مسجد تشریف لاتے۔ کسوف شش کی کیفیت یہ تھی کہ دن کے شروع میں دو یا تین نیزے تک آنکتاب بلند ہوا تھا کہ گمن میں آگیا۔ مسجد میں آنے کے بعد آپ نے فردا درکعت نماز ادا فرمائی۔ پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ اور ایک طویل سورہ باؤاز بلند تلاوت فرمائی اور پھر طویل رکوع کیا اور پھر رکوع سے سراغھما اور دری تک کھڑے رہے لیکن یہ قیام پہلے قیام سے کم تھا۔ رکوع سے سراغھما تھا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے "سمح اللہ لمن حمده رزنا ولک الحمد" فرمایا پھر قراءت شروع کی پھر طویل رکوع کیا جو پہلے رکوع سے مختصر تھا، پھر آپ نے سجدہ کیا، جو طویل تھا اور دوسری رکعت بھی اسی طرح ادا فرمائی۔ یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے درکعت میں چار رکوع اور چار سجدے کئے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس نماز میں جنت اور جہنم کا مشاہدہ کیا اور جنت سے انگور کا ایک خوشہ توڑنے کا ارادہ کیا کہ صحابہ کرام کو دکھان سکیں اور دوزخ میں دوزخیوں کو دیکھا، اس میں ایک عورت کو دیکھا کہ اسے ایک بُلی نوج رسی ہے، جسے عورت نے باندھ دیا تھا اور وہ بھوک اور پیاس کی شدت سے مر گئی تھی۔ عمرو بن مالک کو دیکھا کہ وہ آگ میں اپنی آہنوں کو گھسیت رہا ہے۔ یہ پہلا شخص تھا، جس نے حضرت ابراہیم کے دین میں تبدیلی پیدا کی تھی، اور اس میں حاجیوں کے ایک چور کو بھی عذاب میں چلدار یکھا۔

نماز سے فراغت کے بعد آپ نے ایک فصح و بلیغ خطبہ دیا۔ امام احمد سے مروی ہے کہ آپ نے حمد و شکر اور کلمہ طیبہ کے پڑھنے کے بعد فرمایا :

"اے لوگو! میں تمہیں اللہ کی قسم دیتا ہوں، کیا تم سمجھتے ہو کہ میں نے اپنے پروردگار کے پیغامات کی تبلیغ میں کوئی کوتاہی کی ہے؟" کچھ لوگوں نے کھڑے ہو کر عرض کیا : ہم لوگ گواہی دیتے ہیں کہ آپ نے اللہ کا پیغام پہنچا دیا اور آپ نے امت کو نصیحت فرمائی اور آپ فرائض منصبی کو بحسن و خوبی

ادا فرمادیا، پھر آپ نے فرمایا ”اباعد : بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ اس سورج یا چاند کا گھن میں ہوتا یا ان ستاروں کا اپنے برجوں سے ہٹ جانا اللہ تعالیٰ کی نشانیاں ہیں جن سے اس کے بندے عبرت حاصل کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ دیکھتا ہے، ان میں سے کون توبہ کرتا ہے بخدا میں نے کھڑے ہو کر وہ چیزیں دیکھیں جو تم کو دنیا اور آخرت میں پیش آئیں گی اور خدا کی قسم قیامت اس وقت تک نہ آئے گی جب تک تیس کذاب نہ آجائیں گے۔ ان میں آخری کائنات و جہاں ہو گا، جس کی پائیں آنکھ مسخ ہو گی گویا کہ ابو سعی کی آنکھ ہو۔ یہ دجال نکلنے کے بعد خدائی کا دعویٰ کرے گا۔ جو شخص اس کو سچا سمجھ کر ایمان لے آئے گا اور اس کی اتباع کرے گا تو اس کا کوئی عمل صالح کام نہ دے گا اور جو اس کا انکار اور مکفیب کرے گا، اس کو اس کے گزشتہ برے عمل کی سزا نہیں ملے گی۔ وہ حرم اور بیت المقدس کے علاوہ ساری سر زمین پر غالب آجائے گا اور مسلمانوں کو بیت المقدس میں محصور کر دے گا۔ وہ اس وقت شدید و ہشت زدہ ہو جائیں گے تب اللہ تعالیٰ دجال اور اس کے لشکر کو ہلاک کر دے گا، دیواروں کی بنیادیں اور درختوں کی جڑیں پکار پکار کر کھینچیں گی کہ اے مسلمان! اے مومن! یہ یہودی، یہ کافر ہے، اے قتل کر دے۔ آپ نے مزید فرمایا کہ ان بھی انک اور خطرناک چیزوں کے بعد دیکھو گے کہ تم لوگ آپیں میں پوچھ رہے ہو گے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان چیزوں میں سے کس کا ذکر کیا تھا۔ اس کے بعد پہاڑ اپنی اپنی جگہ سے ہٹ جائیں گے اور ہر چیز فنا ہو جائے گی۔“

ایک دوسری روایت میں آیا کہ : آپ نے ہر رکعت تین رکوع یا چار رکوع سے پڑھی یا ہر رکعت ایک رکوع سے ادا فرمائی لیکن انہ کبار اس کی صحت کے قائل نہیں ہیں۔  
 نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سورج گرہن کے موقع پر ذکر اللہ ”نماز“ دعا، استغفار، صدقہ اور غلاموں کی آزادی کا حکم دیا ہے۔

## فصل (۱۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز استقاء کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بارش طلب کرنے کے متعدد طریقے ثابت ہیں :

پہلا طریقہ : جمعہ کے دن منبر پر دوران خطبہ آپ نے بارش کے لئے دعا فرمائی۔

دوسرा طریقہ : نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں سے عید گاہ چلنے کا وعدہ کیا، چنانچہ سورج طلوع ہونے کے بعد آپ انتہائی تواضع، اکسار، عاجزی اور خشوع و خضوع کی کیفیات کے ساتھ نکلے اور وہاں پہنچ کر منبر پر چڑھے (اس روایت کی صحت میں کچھ تردید ہے) اور اللہ تعالیٰ کی حمد و شکران فرمائی پھر خطبہ دیا جس کے یہ الفاظ منقول ہیں۔

”سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں جو تمام جہانوں کا پروردگار ہے، بڑا ہمراں نہایت رحم کرنے والا ہے اور روز جزا کا مالک ہے۔ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں، جو چاہتا ہے کرتا ہے، اے اللہ تو ہی معبد ہے، تیرے سوا کوئی معبد نہیں، تو جو چاہتا ہے کرتا ہے، تو بے نیاز اور ہم محتاج ہیں، ہمارے لئے بارش نازل فرماؤ بارش کو قوت اور سارا بنا۔“

پھر آپ نے دونوں ہاتھ اٹھائے اور تضرع و بجز و اکسار سے دعا میں مشغول ہو گئے اور ہاتھ اتنا زیادہ اونچا اٹھا لیا کہ دونوں بغلوں کی سفیدی ظاہر ہو گئی پھر آپ لوگوں کی طرف پشت کر کے قبلہ رخ ہو گئے اور اپنی چادر کو پلٹ دیا۔ چنانچہ دائیں طرف کو باسیں اور بساں طرف کو دائیں طرف کر لیا۔ آپ کے بدن پر سیاہ چادر تھی اور اس طرح قبلہ رخ ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام دعاوں میں مشغول ہو گئے۔

پھر آپ نے منبر سے اتر کر اذان و اقامت کے بغیر عید کی طرح دور کعت نماز ادا فرمائی جس کی پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ سعی اسک ربک الاعلیٰ اور دوسری رکعت میں سورہ الفاتحہ پڑھی۔

تمیرا استقاء کا طریقہ : یہ منقول ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کے منبر پر جمع کے دن کے علاوہ صرف بارش کے لئے دعا فرمائی۔ اس موقع پر آپ سے کوئی نماز منقول نہیں ہے۔

چو تھا استقاء کا طریقہ : یہ منقول ہے کہ مسجد میں بیٹھے ہوئے ہاتھ انداز کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بارش کے لئے دعا فرمائی۔

پانچواں استقاء کا طریقہ : یہ منقول ہے کہ آپ نے زوراء کے قریب دعا مانگی جو مسجد کے دروازے سے باہر ہے اور جسے آج کل باب السلام کہتے ہیں۔

چھٹا استقاء کا طریقہ : یہ ذکر ہے کہ آپ نے کسی غزدہ میں اس وقت دعا کی جب مشرکین نے سبقت کر کے پانی پر قبضہ کر لیا تھا اور مسلمان پیاس کی شدت سے بے حال ہو رہے تھے، چنانچہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کی فریاد کی۔ اس موقع پر بعض منافقین کہنے لگے، جس طرح موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم کی سیرابی کے لئے دعا مانگی تھی اگر یہ نبی برحق ہیں تو یہ بھی اپنی قوم کی سیرابی کے لئے دعا کریں۔ آپ کو جب اس بات کی اطلاع ہوئی تو آپ نے فرمایا، کیا انہوں نے یہ کہا ہے، آپ امید ہے کہ اللہ تعالیٰ تمہیں ضرور پانی دے گا۔

پھر آپ نے دونوں ہاتھ اللہ کی جناب میں دعا کرنے کے لئے اٹھائے۔ ابھی آپ نے ہاتھ نہ ہٹائے تھے کہ پادلوں نے سایہ کر لیا اور بارش شروع ہو گئی۔ اس طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب بارش کی دعا فرمائی، اللہ تعالیٰ نے شرف قبولیت سے نوازا اور بارش ضرور ہوئی۔

ایک مرتبہ آپ نے بارش کے لئے دعا فرمائی تو ابو لباب صحابی نے کھڑے ہو کر عرض کیا، اے اللہ کے رسول، سمجھو ہیں کھلیانوں میں پڑی ہیں، آپ نے فرمایا، اے اللہ! ہمیں سیراب کر، یہاں تک کہ ابو لباب ننگے ہو کر اپنے کھلیان کے راستوں کو اپنے ازار سے بند کرنے لگے، چنانچہ بارش ہونے لگی اور لوگ ابو لباب کے پاس آئے، کہنے لگے کہ جب تک آپ ننگے کھڑے ہو کر اپنے کھلیان کے راستے کو ازار سے بند نہ کریں گے، بارش بند نہ ہوگی۔ چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا تو بارش بند ہو گئی۔

جب بارش کبھی زیادہ ہونے لگتی تو صحابہ کرام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کے بند ہونے کے لئے دعا کی ورخاست کرتے تھے، اس وقت آپ یہ دعا فرماتے تھے :

«اللَّهُمَّ حِوَّلْنَا وَلَا عَلَيْنَا، اللَّهُمَّ عَلَى الظَّرَابِ، وَالآكَامِ وَالجِبَالِ، وَبُطُونِ الْأَوْدِيَةِ وَمَنَابِتِ الشَّجَرِ»

اے اللہ ہمارے اور گرد ہوا اور ہمارے اوپر نہ ہو، اے اللہ ٹیلوں اور پھاٹوں اور واڈیوں کے علاقے میں اور درختوں کی جڑوں پر بارش کر۔

نے کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب بارش دیکھتے تو یہ فرماتے تھے : «اللَّهُمَّ صَبِّئَا نَافِعًا»  
اے اللہ بارش کو نفع بخش بنا۔

اور اپنا کرتا آثار دیتے تھے۔ تاکہ جسم مبارک پر بارش کا پانی پڑے۔ آپ سے اس کا سبب دریافت کیا گیا تو  
فرمایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے تازہ ترین نعمت ہے۔

امام شافعی کا بیان ہے کہ مجھے ایک معترض شخص نے یزید بن الماد کے واسطے سے خبر دی ہے کہ انہوں  
نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی ہے کہ جب سیلاب آتا تھا تو آپ فرماتے تھے  
”آؤ ہمارے ساتھ اس پانی کی طرف“ جسے اللہ تعالیٰ نے ظاہر بنیا ہے ہم اس سے طہارت حاصل کریں،  
اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی حمد و شناکریں۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ مجھے ایک معترض شخص نے اسحاق بن  
عبد اللہ کے واسطے سے خبر دی کہ جب سیلاب آیا تو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ صحابہ کرام کے ساتھ  
سیلاب نکل گئے اور فرمایا کہ ہم میں سے ہر ایک اس سے طہارت حاصل کرے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب بادل یا آندھی دیکھتے تو چرے سے اس کے آثار ظاہر ہو جاتے اور  
آپ اور ادھر دیکھنے لگتے تھے۔ جب بارش ہو جاتی تو گھبراہٹ کے آثار دور ہو جاتے کیونکہ آپ کو خطرہ  
محسوس ہوا کہ کہیں یہ عذاب نہ ہو۔

## فصل (۱۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا دوران سفر عبادتوں کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سفر چار طرح کے ہوتے تھے :

(۱) سفر بھرت (۲) سفر جمادی سفر اکثر و بیشتر ہوتے رہتے تھے (۳) سفر عمرہ (۴) سفر حج -

جب آپ سفر کا ارادہ فرماتے تو ازواج مطہرات کو ساتھ لے جانے کے لئے قرعہ اندازی کرتے جس کا نام نکل آتا اس کو ساتھ لے جاتے اور سفر حج میں تمام ازواج مطہرات کو اپنے ساتھ لے گئے تھے۔  
جب آپ سفر کرتے تو دن کے پہلے پھر میں لٹکتے۔ جurat کے دن نکلا زیادہ پسند کرتے اور آپ اللہ تعالیٰ سے یہ دعا فرماتے کہ "اے اللہ امّت کے سویرے نکلنے میں برکت عطا فراہما۔"

جب آپ کوئی لشکر یا وفد بھیجا چاہتے تو اسے بھی دن کے پہلے پھر بھیجتے۔ مسافروں کو آپ تائید فرماتے کہ اگر وہ تین ہوں تو ایک کو امیر بنالیں۔ آپ نے تنا سفر کرنے سے منع کیا ہے اور فرمایا کہ "ایک سوار شیطان ہے، دوسوار دو شیطان ہیں اور تین مسافر سے دراصل قائلہ بنتا ہے۔"

اور ثابت ہے کہ جب آپ سفر کے لئے ائمّتے تو یہ دعا پڑھتے :

«اللَّهُمَّ إِلَيْكَ تَوَجَّهُتُ، وَبِكَ أَعْتَصَمْتُ، اللَّهُمَّ أَكْفِنِي مَا أَهَمَّنِي وَمَا لَا أَهَمُّنِي  
لَهُ، اللَّهُمَّ زَوَّدْنِي التَّقْوَى، وَاغْفِرْ لِي ذَنْبِي، وَوَجَّهْنِي لِلْخَيْرِ أَيْنَمَا  
تَوَجَّهْتُ»

اے اللہ تیری ہی طرف متوجہ اور تیری ہی پناہ میں ہوں۔ اے اللہ میرے لئے اہم اور غیر اہم چیز میں میری کفایت کر، تقوی کو میرا تو شہ بنا، میرے گناہ بخش دے، جدھر توجہ کروں بھلائی کی طرف میرا رخ کر۔

جب سواری حاضر کی جاتی تو رکاب میں پیر رکھتے ہوئے بسم اللہ کہتے اور جب جم کے بیٹھ جاتے تو فرماتے :

«الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَبِّنَا لَمُنْتَهَى بُوْنَ»

تمام تعریفیں اس خدا کے لئے ہیں جس نے ہمارے لئے اسے مسخر کر دیا، ورنہ ہم خود اسے زیرینہ کر سکتے تھے، ہم اپنے رب ہی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں۔

پھر تین مرتبہ "الحمد لله" اور تین مرتبہ "الله اکبر" کہتے اور اس کے بعد یہ دعا پڑھتے تھے :

«سُبْحَانَكَ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ»

تو سارے عیوب سے پاک ہے، بلاشبہ میں نے اپنے اوپر ظلم کیا، اب تو مجھے بخش دے تیرے سوا گناہوں کو کوئی نہیں بخفا۔

آپ یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ فِي سَفَرِنَا هَذَا الْبَرَّ وَالْتَّقْوَىٰ، وَمِنَ الْعَمَلِ مَا تُرْضِىٰ،  
اللَّهُمَّ هَوَنْ عَلَيْنَا سَفَرُنَا هَذَا، وَاطْبُو عَنَّا بُعْدَهُ، اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي  
السَّفَرِ، وَالْخَلِيقَةُ فِي الْأَهْلِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ وَعْنَاءِ السَّفَرِ، وَكَابَةِ  
الْمُنْظَرِ، وَسُوءِ الْمُنْقَلَبِ فِي الْأَهْلِ وَالْمَالِ»

اے اللہ ہم اپنے اس سفر میں تجھ سے نیکی و تقوی اور اس عمل کا سوال کرتے ہیں جس سے تو راضی ہو، اے اللہ ہم پر ہمارا سفر آسان کر دے اور ہمارے لئے اس کی دوری پیش دے، اے اللہ سفر میں تو ہی آقا ہے اور گھر میں تو ہی محافظ ہے، اے اللہ میں سفر کی ایزاد اور برے منظر سے اور گھر اور مال و دولت میں تکلیف دہ واپسی سے پناہ چاہتا ہوں۔

جب آپ سفر سے واپس آتے تو مدد کو رہ دعا میں ان الفاظ کا اضافہ کر دیتے ہیں :

«إِثِيُونَ، تَائِبُونَ، عَابِدُونَ لِرِبِّنَا حَامِدُونَ»

ہم لوٹنے والے، توبہ کرنے والے، بندگی کرنے والے، اور اپنے پرو ر دگار کا شکر کرنے والے ہیں۔

نیز آپ اور صحابہ کرام جب بلندی پر چڑھتے تو تکمیر کہتے اور جب نیچے وادیوں میں اترتے تو تسبیح کہتے، اور جب کسی بستی کے پاس آتے اور اس میں داخل ہونا چاہتے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَمَا أَظْلَلْنَ، وَرَبَّ الْأَرْضِينَ السَّبْعِ وَمَا  
أَقْلَلْنَ، وَرَبَّ الشَّيَاطِينَ وَمَا أَصْلَلْنَ، وَرَبَّ الرَّيَاحِ وَمَادَرَنَ، أَسْأَلُكَ خَيْرَ

هَذِهِ الْقَرْيَةُ، وَخَيْرٌ أَهْلِهَا، وَخَيْرٌ مَا فِيهَا، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا وَشَرِّ أَهْلِهَا  
وَشَرِّ مَا فِيهَا

اے ساتوں آسمانوں اور ان کے زیر سایہ چیزوں کے پوروگار، ساتوں زمینوں اور ان کی اٹھائی چیزوں کے پوروگار، شیاطین اور ان کے گراہ کردہ لوگوں کے پوروگار، ہواویں اور ان کی پر آنکھ کی ہوئی چیزوں کے پوروگار میں تجھ سے اس بیتی کی اور اس میں رہنے والے لوگوں کی اور اس کی دوسری تمام چیزوں کی بھلاکی کا سوال کرتا ہوں، اور اس بیتی کی اور اس کے تمام رہنے والوں کی اور اس میں موجودہ تمام چیزوں کی برائی سے تمہری پناہ چاہتا ہوں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سفر کی حالت میں چار رکعت والی نماز کو دو رکعت پڑھتے تھے۔ حضرت امیہ بن خالد، حضرت عبد اللہ بن عمر سے دریافت کرتے ہیں ہم حضرت اور حالت خوف کی نماز کا تذکرہ قرآن کریم میں پاتے ہیں لیکن سفر کی نماز کا ذکر قرآن مجید میں کہیں نہیں ملتا، حضرت عبد اللہ بن عمر نے ان سے کہا کہ اے ہمارے بھائی، اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمارے پاس اس وقت میouth فرمایا جب ہم لوگ کچھ بھی نہیں جانتے تھے۔ اب ہم اسی طریقے سے کام کرتے ہیں، جس طرح آپ کو کرتے دیکھا ہے۔

سفر کے دوران نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت یہ تھی کہ آپ فرض پر اکتفاء کرتے تھے، سنتوں میں فوجر کی سنت اور نمازوں کے علاوہ سفر میں کچھ اور پڑھنا ثابت نہیں، لیکن آپ نے نوافل پڑھنے سے منع نہیں فرمایا ہے لیکن اس کی حیثیت سنت موکدہ کی نہیں بلکہ محض نفل عی کی رہتی ہے، آپ سے یہ ثابت ہے کہ فتح کے دن چاشت کے وقت آپ نے آخر رکھتیں پڑھی تھیں۔

سفر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نفل نمازوں سواری پر پڑھتے تھے خواہ اس کا رخ کسی طرف بھی ہو، رکونع آپ اشارہ سے کرتے تھے۔ جب آپ زوال سے پہلے سفر شروع کرنے کا ارادہ رکھتے، ظلمروں کو عصر تک موخر کر دیتے، اگر زوال کے بعد سفر کرتے تو ظلمروں کے سوار ہوتے تھے۔ اگر کسی سفر میں جلدی ہوتی تو مغرب کی نماز موخر کر کے عشاء کے ساتھ ادا کرتے تھے۔ اور دو نمازوں کے درمیان جمع کرنا سواری پر اور سواری سے اترنے کی حالت میں آپ کی سنت مطہرہ نہیں ہے۔

## فصل (۱۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تلاوت قرآن کا طریقہ

نمی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے معمول کی پابندی کرتے تھے، آپ قرآن پاک ترتیل سے (ایک ایک حرف واضح کر کے) پڑھا کرتے تھے، ایک ایک آیت پر وقفہ کرتے، مد کے حروف کو کھینچ کر پڑھتے۔ مثلاً الرحمن الرحيم کو مد سے پڑھتے تھے اور تلاوت کے آغاز میں آپ اعوذ بالله من الشیطان الرجیم پڑھتے اور کبھی یہ کہتے تھے :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ مِنْ هَمْزَةٍ وَنَفْخَةٍ وَنَفْثَةٍ»  
میں شیطان رجیم اور اس کے وسوساً، اس کی پھونک اور اس کے جادو سے اللہ کی پناہ چاہتا ہوں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم دوسروں کی زبان سے قرآن سنتا بھی پسند فرماتے تھے، آپ نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حکم فرمایا تو انہوں نے آپ کے سامنے تلاوت کی، آپ کو سنتے وقت اس قدر خشوع طاری ہوا کہ آنکھیں ذبیح گئیں اور آنسو جاری ہو گئے۔

آپ کھڑے، بیٹھئے، لیٹئے، باوضو اور بغیر وضو ہر حالت میں قرآن پڑھتے تھے لیکن حالت جنابت میں قرآن نہیں پڑھتے تھے۔

آپ کبھی کبھی آواز کھینچ کر بہترن انداز میں قرآن پاک کی تلاوت فرماتے تھے اور حضرت عبد اللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ آپ کی آواز کھینچنے کی کیفیت سنی مرتبہ آ۔ آ۔ آکی صورت میں بیان کی ہے جیسا کہ امام بخاری نے ذکر کیا ہے۔

جب آپ سے منتقل مندرجہ ذیل احادیث کو جمع کیا جائے :

«زَيَّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ»

قرآن پاک کو اپنی آوازوں سے زینت بخشو۔

«مَا أَذِنَ اللَّهُ لِشَيْءٍ كَأَذِنِهِ لِنَبِيٍّ حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَعَنَّتِي بِالْقُرْآنِ»

اللہ تعالیٰ اچھی آواز والے نبی کے قرآن نغمہ کے ساتھ پڑھنے کو جس طرح سنتا ہے اس طرح کسی اور چیز کو نہیں سنتا۔

لہذا معلوم ہوتا ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم آواز کو قصدا اور اختیار سے کھینچتے تھے جیسا کہ عبداللہ بن مغفل سے مردی ہے۔

غنا و طرح کا ہوتا ہے۔ ایک جو بلا کلف ہو، یہ جائز ہے خواہ قصدا تر تین کی جائے کیونکہ ابو موسیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا تھا کہ اگر مجھے معلوم ہو ماکہ میرا قرآن آپ سن رہے ہیں تو میں اور اچھی طرح پڑھتا۔ سلف اسی طرح کی تحسین کیا کرتے تھے اور اسی مفہوم پر تمام دلیلوں کو محمول کیا جائے گا۔

غنا کی دوسری صورت یہ ہے کہ اسے فن کی طرح الحان اور اوزان کی قسموں کے ساتھ سیکھا جائے اس کو سلف نے مکروہ قرار دیا ہے اور کراہت کی دلیلوں سے یہی صورت مراد ہے۔

## فصل (۲۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مریضوں کی عیادت کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ جب صحابہ کرام میں کوئی بیمار ہو جاتا تو اس کی عیادت کے لئے تشریف لے جاتے تھے۔ ایک یہودی خادم اور اپنے شرک بچا کی عیادت کے لئے بھی تشریف لے گئے اور ان دونوں کو اسلام کی دعوت دی۔ چنانچہ یہودی نے اسلام قبول کر لیا۔ آپ مریض کے قریب تشریف لے جاتے اور اس کے سرہانے بینہ کر حال دریافت فرماتے تھے۔ واسیں ہاتھ سے مریض کو سلاتے اور یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ النَّاسِ أَذْهِبْ إِلَيْهِ الْبَأْسَ وَأَشْفِ أَنْتَ الشَّافِي، لَا شِفَاءَ إِلَّا  
شِفَاءُكَ، شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقْمًا»

اے اللہ لوگوں کے پروردگار، دکھ دور فرما اور شفا عطا فرما، تو ہی شفا دینے والا ہے، تیرے سوا کہیں سے کوئی شفا نہیں۔ ایسی شفا دے جو کسی بیماری کو رہنے نہ دے۔ اور آپ مریض کے لئے تین بار دعا فرماتے تھے، جیسا کہ آپ نے حضرت سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لئے دعا کی : «اللَّهُمَّ اشْفِ سَعْدًا» (اے اللہ سعد کو شفا دے)۔

مریض کی عیادت کے وقت یہ دعا پڑھتے تھے «لَا بَأْسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ كُبْحٌ كُفَّارٌ وَ طَهُورٌ» فرماتے تھے یعنی کوئی ٹکر کی بات نہیں۔ ان شاء اللہ یہ بیماری گناہوں سے پاک کرنے والی ہے۔ اور جس کے زخم یا کوئی اور تکلیف ہوتی تو آپ اس پر دم کیا کرتے، چنانچہ شادت کی انگلی زمین پر رکھ دیتے پھر اسے انھا لیتے اور یہ دعا پڑھتے :

«بِسْمِ اللَّهِ تُرْبَةُ أَرْضِنَا بِرِيقَةٍ بَعْضِنَا يُشْفَى سَقِيمُنَا يَأْذِنُ رَبُّنَا»

اللہ کے نام سے ہماری زمین کی مٹی ہم میں سے بعض کے لعاب سے ہمارے بیمار کو شفا دے گی،

ہمارے رب کی اجازت سے۔

یہ صحیح کی روایت ہے، اس سے ستر ہزار والی حدیث میں (لایر قون) (جودم نہیں کریں گے) کا لفظ بالکل باطل ہو جاتا ہے اور ثابت ہوتا ہے کہ وہ راوی کی غلطی ہے۔

نما کرم صلی اللہ علیہ وسلم مریض کی عیادت کے لئے کوئی دن یا کوئی وقت مقرر نہیں کرتے تھے، بلکہ آپ دن اور رات کے تمام اوقات میں (حسب ضرورت) مریضوں کی عیادت فرماتے تھے اور امت کے لئے اسی کو مشروع فرمایا ہے۔

آپ آنکھ کے مریضوں کی بھی عیادت فرماتے، کبھی مریض کی پیشانی پر دست مبارک رکھتے پھر اس کے سینے اور پیٹ پر ہاتھ پھیرتے اور دعا فرماتے "اے اللہ اے شفاذے" اور آپ چہرے پر بھی ہاتھ پھیرتے اور جب مریض کی صحت سے مایوس ہو جاتے تو یہ آیت پڑھتے : "اَنَّ اللَّهَ وَاَنَا اِلَيْهِ رَاجِعُونَ"

جنازے کے سلسلے میں آپ کا طریقہ انتہائی کامل اور تمام دوسری قوموں سے بالکل مختلف تھا، اس میں میت اور اس کے رشتہ داروں کے ساتھ حسن سلوک اور احترام کا پورا پورا لحاظ رکھا گیا تھا، اور مردے کے ساتھ معاملہ کرنے میں زندہ شخص اپنی بندگی و عابزی کا اندازہ کرتا ہے۔

جنازوں میں آپ کی سنت طیبہ اللہ تعالیٰ کی پوری اطاعت و عبدیت کا اندازہ رکھتی اور میت کو احمدی طرح اللہ تعالیٰ کی طرف بھیجتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام کے ساتھ صفت بستہ کھڑے ہو کر اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کرتے اور میت کیلئے دعائے مغفرت فرماتے اور اس کے ساتھ چل کر قبر میں دفن کرتے، پھر آپ اور صحابہ کرام کھڑے ہو کر اس کے لئے ثابت قدی کی دعا فرماتے۔ گاہے گاہے اس کی قبر پر تشریف لے جاتے اور سلام کر کے دعا فرماتے تھے۔

مریض کے ساتھ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا شروع سے ہی سلوک ذکر آخرت، و میت اور قبور استغفار کرنے کی ہدایات پر مبنی ہوتا، اور اس کے پاس موجود لوگوں کو حکم دیتے کہ قریب الموت مریض کو کلمہ شادوت "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کی تلقین کرتے رہیں اگر کلمہ طیبہ ہی اس کا آخری کلام ہو، پھر ان اقوام کی عادات اور طور طریقہ اختیار کرنے سے منع فرماتے، بزرگ آخرت پر ایمان نہیں رکھتیں یعنی ایسے موقع پر منہ چیختی، چیختی چلاتی اور بے حد داولہا مچاتی ہیں۔

آپ نے میت کے لئے رونے اور اندازہ رنج و افسوس کی اجازت دی ہے جس میں چینتا و چلانا ہے، مل سے غمگین رہنے کا حکم ہے، چنانچہ آپ کا ارشاد ہے کہ "آنکھیں آنسو بھاتی ہیں اور دل غمگین رہتا

ہے اور ہم وہی کستے ہیں جس سے ہمارا پوروگار راضی ہو۔ آپ نے اپنی امت کے لئے الحمد للہ اور اناللہ وانا الیہ راجعون پڑھنا اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر راضی رہنا مسنون قرار دیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ میت کی تجویز و تدفین میں جلدی کرتے تھے۔ اسے غسل دیتے، خوشبو لگاتے اور سفید کپڑوں میں کفن دیتے اور پھر جنازے کی نماز پڑھتے، اور اس کے بعد قبر تک ساتھ جاتے تھے، جب صحابہ کرام نے دیکھا کہ یہ کام نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف دے رہا ہے تو وہ خود میت کی تیاری کرتے پھر میت کو اٹھاتے، اور نماز جنازہ مسجد کے باہر پڑھتے اور بھی مسجد کے اندر بھی پڑھ لیتے، جیسا کہ آپ نے سہیل بن بیضاء اور ان کے بھائی کی نماز جنازہ مسجد میں پڑھائی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب کوئی انتقال کر جائے تو اس کا چہرہ اور بدن چھپا ریا جائے۔ اس کی آنکھیں بند کر دی جائیں۔ بسا اوقات میت کا خود بوسہ لیتے جیسا کہ آپ حضرت عثمان بن مظعون کا بوسہ لے کر روپڑے۔

آپ میت کو تین یا پانچ مرتبہ یا غسل دینے والے کے خیال کے مطابق (حسب ضرورت) زیادہ غسل دینے کا حکم دیتے تھے اور آخری مرتبہ کافور استعمال کرنے کو کہتے تھے۔ میدان جنگ کے شداء کو غسل نہیں دیتے تھے اور ہتھیار و زرہ وغیرہ اتار کر اسی کپڑے میں تدفین کر دیتے تھے اور نماز جنازہ بھی نہیں پڑھتے تھے اور حالت احرام میں فوت ہو جانے والے کو آپ نے پانی اور بیری سے غسل دیا اور احرام ہی کے کپڑے میں اسے کفن دینے کا حکم دیا اور اسے خوشبو لگانے اور سر چھپانے سے منع فرمایا۔

میت کے متعلقین کو اچھے اور سفید کپڑے کا کفن پہنانے کا حکم دیتے اور زیادہ منگنے کفن سے منع فرماتے تھے۔ اور اگر کفن چھوٹا ہوتا اور پورے بدن کو چھپانے سے قاصر ہوتا تو اس کا سر چھپا دیتے اور پاؤں پر گھاس ڈال دیتے تھے۔

نماز جنازہ کے لئے جب کوئی میت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے لاٹی جاتی تو آپ دریافت فرماتے، کیا اس پر قرض ہے یا نہیں؟ اگر اس پر قرض نہ ہوتا تو اس پر نماز پڑھ دیتے اور اگر قرض ہوتا تو خود نہ پڑھتے بلکہ صحابہ کو نماز پڑھنے کا حکم دے دیتے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا (نماز) حصول مغفرت اور وجوب شفاعت کا حکم رکھتی ہے اور ادھر مفروض کا قرض دخول جنت کے لئے مانع ہے۔

چنانچہ جب کثرت فتوحات کی وجہ سے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دولت آگئی تو آپ قرضا در پر نماز جنازہ پڑھنے لگے کیونکہ آپ اس مال کے ذریعہ اس کا قرض ادا فرمادیتے تھے اور اس کا ترک اس کے درثاء کو دے دیتے تھے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز جنازہ شروع فرماتے تو تکبیر کرتے اور اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء بیان کرتے، حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے ایک جنازے پر نماز پڑھی تو پہلی تکبیر کے بعد بلند آواز سے سورہ فاتحہ پڑھی اور (بعد میں) فرمایا تاکہ تمہیں معلوم ہو جائے کہ یہ سنت ہے۔

ہمارے شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول ہے کہ سورہ فاتحہ پڑھنا واجب نہیں ہے بلکہ سنت ہے اور حضرت ابو امامہ بن سل نے صحابہ کرام کی ایک جماعت سے نماز جنازہ میں درود شریف پڑھنا نقل کیا ہے۔

مکی بن سعید النصاری نے سعید بن مقبری سے اور انہوں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے حضرت عبادہ بن صامت سے نماز جنازہ کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے کہا کہ میں تمہیں بتاتا ہوں، ابتداء میں تکبیر کو، پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود سمجھو اور یہ دعا پڑھو:

«اللَّهُمَّ إِنَّ عَبْدَكَ فُلَانًا كَانَ لَا يُشْرِكُ بِكَ، وَأَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ، إِنْ كَانَ مُخْسِنًا فَزِدْ فِي إِحْسَانِهِ، وَإِنْ كَانَ مُسِينًا فَتَعَجَّلْ وَزْ عَنْهُ، اللَّهُمَّ لَا تَخْرِمْنَا أَخْرَهُ وَلَا تُضِلْنَا بَعْدَهُ»  
اے اللہ بے شک تیرا فلاں بندہ تیرے ساتھ شرک نہ کرتا تھا اور تو ہی حقیقت کو زیادہ جانتا ہے، اگر وہ نیک تھا تو اس کی نیکیوں میں اضافہ فرم اور اگر بر احتراط اس سے در گذر فرم، اے اللہ ہمیں اس کے اجر سے محروم نہ کرنا اور اس کے بعد ہمیں گراہ نہ کرنا۔

مردے پر نماز جنازہ کا مقصد دعائے خیر ہے، اسی وجہ سے آپ سے ثابت ہے اور دعا کا جتنا ذکر ملتا ہے اتنا سورہ فاتحہ یا درود کا ذکر نہیں ملتا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ دعا بھی ثابت ہے۔

«اللَّهُمَّ إِنَّ فُلَانَ ابْنَ فُلَانٍ فِي ذِمَّتِكَ وَحَبْلِ جِوارِكَ، فَقِهِ فِتْنَةُ الْقَبْرِ وَعَذَابَ النَّارِ، وَأَنْتَ أَهْلُ الْوَفَاءِ وَالْحَقْقَ فَاغْفِرْ لَهُ وَأَرْحَمْهُ، إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»

اے اللہ فلاں بن فلاں تیری پناہ اور تیری ہمسائیگی کی امان میں ہے، تو اے قبر کے فتنہ اور جنم کی آگ سے نجات دے، تو وفا اور حق والا ہے، اے اللہ تو اے بخش دے اور اس پر رحم فرم، یعنک تو بخشے والا ہے، رحم کرنے والا ہے۔

اور یہ دعا بھی منقول ہے :

«اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبُّهَا وَأَنْتَ خَلَقْتَهَا وَأَنْتَ رَزَقْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَا لِلإِسْلَامِ وَأَنْتَ قَبَضْتَ رُوحَهَا تَعْلَمُ سِرَّهَا وَعَلَانِيَّهَا، جِئْنَا شُفَعَاءَ فَاغْفِرْ لَهَا»

اے اللہ، تو اس میت کا رب ہے، تو نے اسے پیدا کیا، رزق دیا، اسلام کی توفیق دی، اور اس کی روح بغض کی، تو اس کے ظاہر و باطن کو جانتا ہے، ہم سفارش بن کر آئے ہیں، تو اے بخش دے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم میت کے لئے اخلاص سے دعا کرنے کا حکم دیتے تھے۔ نماز جنازہ میں آپ چار تکبیریں کرتے تھے، اور پانچ تکبیریں بھی آپ سے ثابت ہیں۔ صحابہ کرام سے چار پانچ اور چھ تکبیریں تک بھی ثابت ہیں۔ مقدمہ کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے کہا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کے کچھ ساتھی شام سے آئے ہیں، انہوں نے میت پر نماز جنازہ میں پانچ تکبیریں کی ہیں۔ انہوں نے فرمایا کہ میت پر تکبیر کرنے میں کوئی عدد نہیں ہے، امام جتنی تکبیریں کے، اتنی تکبیریں کو اور جب ختم کرے تب ختم کردو۔

امام احمد سے پوچھا گیا کہ صحابہ کرام میں کسی کے متعلق آپ کو معلوم ہے کہ وہ نماز جنازہ میں دو سلام پھیرتے تھے۔ انہوں نے کہا نہیں، لیکن چھ صحابیوں کے بارے میں منقول ہے کہ وہ واں میں طرف ایک مختصر سلام پھیرتے تھے۔ انہوں نے حضرت ابن عمر، حضرت ابن عباس اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہم کا نام لیا۔

نماز جنازہ میں رفع یہ دین کے متعلق امام شافعی سے منقول ہے کہ ایک صحابی کے اثر اور نماز میں سنت پر قیاس کرتے ہوئے رفع یہ دین کیا جائے گا۔ صحابی کے اثر سے ان کی مراد یہ ہے کہ حضرت ابن عمر اور حضرت انس سے ثابت ہے کہ وہ نماز جنازہ کی ہر تکبیر پر رفع یہ دین کرتے تھے۔

نماز جنازہ فوت ہو جانے پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبر پر نماز جنازہ پڑھتے تھے۔ چنانچہ آپ نے ایک بار ایک رات کے بعد نماز جنازہ پڑھی، ایک بار تین رات کے بعد اور ایک بار ایک ماہ کے بعد پڑھی

اور اس سلسلے میں کسی مدت کی تجدید نہیں کی گئی۔  
امام مالک کے یہاں ولی کے علاوہ کسی کو بعد میں نماز جنازہ پڑھنے کی اجازت نہیں ہے، جب ولی نماز جنازہ میں موجود ہو۔

نماز جنازہ میں آپ کا معمول یہ تھا کہ مرد کے سر کے قریب اور عورت کے وسط میں کھڑے ہوتے تھے، اور بچے کی نماز جنازہ بھی پڑھنا آپ سے ثابت ہے، اور خود کشی کرنے والے اور مال غیرمت میں خیانت کرنے والے پر آپ نماز جنازہ نہیں پڑھتے تھے۔

حد زنا وغیرہ میں قتل کئے جانے والے پر نماز جنازہ پڑھنے کے سلسلہ میں اختلاف ہے، چنانچہ آپ سے ثابت ہے کہ قبیلہ بہینہ کی جس عورت کو رجم کیا گیا تھا، اس پر آپ نے نماز جنازہ پڑھی تھی، البتہ ماعز کی نماز جنازہ کے بارے میں اختلاف ہے، ان دونوں روایتوں میں تقطیق کے لئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ ان میں کوئی تعارض نہیں پایا جاتا، کیونکہ اس میں صلاة سے مراد ہا ہے اور ماعز کی نماز جنازہ از راہ تابع چھوڑ دی تھی یا پھر یوں کہا جائے کہ الفاظ میں تعارض ہے تو پھر دوسری حدیث کی طرف رجوع کیا جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول تھا کہ نماز جنازہ کے بعد قبرستان تک پیدل تشریف لے جاتے تھے۔ سواری والے لوگوں کو بیچھے چلنے کا حکم دیا ہے اور پیدل چلنے والوں کو قریب رہنے کا حکم دیا ہے۔ چاہے وہ بیچھے ہوں یا آگے، دائیں ہوں یا باائیں۔ آپ میت کو تیز لے جانے کا حکم دیتے، چنانچہ صحابہ تقریباً دوڑتے ہوئے لے جاتے تھے اور آپ خود بغض غرض پیدل چلتے تھے اور فرماتے تھے، میں کیسے سوار ہو سکتا ہوں جب کہ فرشتے پیدل چل رہے ہیں۔ جب فارغ ہو جاتے تو باوقات سواری پر واپس آتے۔ جنازے کو رکھنے سے پہلے آپ نہیں بیٹھتے تھے اور فرماتے تھے، جب تم جنازہ کے ساتھ چلو تو رکھ دینے سے پہلے نہ بیٹھو۔

ہر مرنے والے کی عائبانہ نماز جنازہ پڑھنا آپ کی سنت نہیں ہے اور آپ سے حضرت نجاشی پر عائبانہ نماز جنازہ پڑھنا ثابت ہے، اس طرح عائبانہ نماز جنازہ پڑھنا اور چھوڑ دینا دونوں آپ کی سنت طیبہ ہے۔ اگر کوئی شخص اسی جگہ انتقال کر گیا جس پر نمازہ پڑھی گئی ہو تو اس پر نماز پڑھی جائے گی۔ اس وجہ سے نجاشی پر نماز جنازہ پڑھی گئی، کیونکہ ان کی دفات کافروں کے درمیان ہوئی تھی اور وہاں ان پر نماز جنازہ نہیں پڑھی گئی تھی۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ کے سامنے سے جب جتازہ گزرا تو اس کے لئے کھڑے ہو گئے اور کھڑے ہونے کا حکم دیا، اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ بیٹھے رہے۔ اسی وجہ سے بعض لوگوں کا قول ہے کہ کھڑا ہونا منسوخ ہو گیا ہے اور بعض لوگوں کا خیال ہے کہ دونوں صورتیں جائز ہیں۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم استحباب کو پتا نے کے لئے کھڑے ہوئے تھے اور بیان جواز کے لئے نہیں کھڑے ہوئے تھے اور یہی تاویل زیادہ مناسب ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ طلوع آفتاب اور غروب آفتاب کے وقت اور زوال کے وقت مردے کو دفن نہ کیا جائے اور یہ بھی سنت تھی کہ قبر بغلی اور گمری کھداوتے اور مردے کے سرہانے اور پاہنے کی جگہ کشاوہ کرواتے تھے اور آپ سے منقول ہے کہ جب مردے کو قبر میں رکھا جاتا تو یہ دعا پڑھتے تھے :

**بِسْمِ اللَّهِ وَبِاللَّهِ وَعَلَى مِلَّةِ رَسُولِ اللَّهِ**

اور ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں ”بِسْمِ اللَّهِ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَعَلَى مَدَنِ رَسُولِ اللَّهِ“ یعنی اللہ کے نام سے اور اللہ کی راہ میں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے پر۔

اور آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ آپ میت کی قبر پر دفن کے وقت سر کی جانب تین بار چلو بھر کر مٹی ڈالتے اور جب دفن سے فارغ ہو جاتے تو آپ اور آپ کے صحابہ قبر کے پاس کھڑے ہو کر مردے کی ثابت قدی کے لئے دعا فرماتے اور اس کا آپ نے حکم بھی دیا ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے قبر کے پاس بیٹھ کر پڑھنا اور تلقین کرنا ثابت نہیں ہے۔ قبروں کو بلند کرنا، پکی بنا، لیپٹا، ان پر قبہ بناتا، یہ سب چیزیں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت نہیں بلکہ سنت کے مرتخی خلاف ہیں۔ ایک دفعہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو یہ حکم دے کر بھیجا کہ جس تصویر کو دیکھیں اس کو متادیں، جو اونچی قبر دیکھیں اس کو برابر کر دیں، اس وجہ سے تمام بلند اور اونچی قبروں کو ہموار اور برابر کرنا سنت طیبہ ہے۔

نیز آپ نے قبر پر چونا لگانے اور اس پر تغیر کرنے سے منع فرمایا ہے اور ان پر کتبے تحریر کرنے کی مخالفت کی ہے۔ علامت کے طور پر پھر رکھنے کی اجازت دی ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے قبروں کو سجدہ گاہ بنانے اور ان پر چراغ جلانے سے ممانعت فرمائی

ہے اور ایسا کرنے والوں پر لعنت کی ہے، اور قبروں کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے اور اپنی قبر پر میلہ و عید منانے سے بھی منع کیا ہے۔

اور آپ کی سنت یہ تھی کہ قبروں کی توبین نہ کی جائے اور نہ انہیں رومندا جائے اور نہ ان پر بیٹھا جائے اور نہ نیک لگائی جائے۔ اور نہ اس شدت سے تعظیم کی جائے کہ انہیں سجدہ گاہ بنالیا جائے اور ان کے پاس یا ان کی طرف نماز پڑھی جانے لگے، میلے شروع ہو جائیں اور انہیں بت بنا لیں گویا ان کی عبادت ہو رہی ہو۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کی قبروں کی زیارت کے لئے تشریف لے جاتے تھے اور ان کے لئے دعا و استغفار کرتے تھے۔ یہی زیارت قبور ہے جو امت کے لئے مشروع اور مسنون ہے۔ زیارت کے وقت مسلمانوں کو یہ دعا پڑھنے کا حکم دیا ہے :

«السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَا حِقُولُنَّ، نَسْأَلُ اللَّهَ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ»

مومنوں اور مسلمانوں کے اہل دیار! تم پر سلامتی ہو، اور بے شک اگر اللہ نے چاہا تو ہم تم سے ملنے والے ہیں، ہم اللہ سے اپنے لئے اور تمہارے لئے عافیت کی دعا کرتے ہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم قبروں کی زیارت کے وقت وہی کچھ کرتے اور کہتے تھے جو نماز جنازہ کے وقت کرتے اور کہتے تھے، لیکن اہل شرک نے مردوں کو پکارنا، ان کو شریک کرنا، اس سے حاجتیں مانگنا، مدد چاہنا، اور ان کی طرف توجہ ایسے کرنے لگے جو آپ کی سنت اور شریعت کے صریح خلاف ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ میت کے گھروالے لوگوں کے لئے کھانے دغیرہ کا انتظام نہ کریں، بلکہ میت کے اہل خانہ کے لئے کھانا تیار کریں اور ان کو کھلانیں، اور میت کے لئے باقاعدہ اعلان و منادی سے آپ منع فرماتے تھے اور کہتے تھے کہ ایسا کرنا جاہلی دور کا عمل ہے۔

## فصل (۲۱)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز خوف کا طریقہ

اللہ تعالیٰ نے خوف و سفر کی حالت میں ارکان نماز اور تعداد رکعات میں کمی کی اجازت مرحمت فرمائی ہے۔ جب سفر میں خوف نہ ہو تو تعداد رکعات میں قصر کرنے اور جب خوف ہو سفر نہ ہو تو تینا ارکان میں قصر کی اجازت عطا کی ہے، یہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ تھی اور اس سے سفر و خوف کی حالت میں آئت قرآنی کو مقید کرنے کی حکمت ظاہر ہوتی ہے۔

نماز خوف میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب دشمن آپ کے اور قبلہ کے درمیان ہوتا تو تمام مسلمان آپ کی اقتداء کرتے اور آپ اپنے پیچھے مسلمانوں کو دو صفوں میں تقسیم کر دیتے تھے۔ آپ بھیگیر کرتے تو وہ سب بھیگیر کرتے، آپ رکوع کرتے تو وہ سب رکوع کرتے، پھر آپ سر اٹھاتے وہ بھی آپ کے ساتھ سر اٹھا لیتے، پھر پہلی صفائی کے لوگ آپ کے ساتھ سجدہ کرتے اور دوسری صفائی دشمن کے مقابل کھڑے رہتے۔ جب آپ دوسری رکعت کے لئے کھڑے ہو جاتے تو وہ دوسری صفائی اپنے دونوں سجدے کرتے، پھر کھڑے ہو کر پہلی صفائی کی جانب بڑھتے اور پہلی صفائی پیچھے آکر دوسری صفائی کی فضیلت دونوں کو حاصل ہو جائے اور دوسری صفائی آپ کے ساتھ دو سجدے پا جائیں۔ یہ غیر معمولی عدل و انصاف کی علامت ہے۔

اسی طرح جب آپ دوسری رکعت میں رکوع کرتے تو دونوں صفائی دشمن کی طرح عمل کرتے اور جب آپ تشدید کے لئے قعدہ کرتے تو دوسری صفائی دشمن کے ساتھ سجدے کر لیتے اور پھر آپ کے ساتھ تشدید میں شریک ہو جاتے۔ اس طرح سب کے ساتھ سلام پھیرتے۔

اگر دشمن قبلہ کے بجائے کسی دوسری سمت ہوتا، اس وقت کبھی آپ دو جماعتیں بنایتے۔ ایک جماعت دشمن کے مقابلہ میں کھڑی رہتی اور دوسری جماعت کے ساتھ آپ نماز پڑھتے۔ یہ گروہ ایک رکعت نماز پڑھ کر واپس چلا جاتا۔ دوسرا گروہ آکر آپ کے ساتھ دوسری رکعت پڑھتا پھر آپ سلام پھیر

دیتے اور دونوں گروہ ایک ایک رکعت بعد میں پوری کر لیتے۔ کبھی آپ دو جماعتوں میں سے ایک کو ایک رکعت پڑھا کر کھڑے رہتے اور وہ دوسری پوری گر کے واپس چلی جاتی اور پھر دوسری جماعت آکر آپ کے ساتھ دوسری رکعت ادا کرتی۔ جب آپ تشدید میں بیٹھتے تو یہ اٹھ کر ایک رکعت پوری کرتی، آپ تشدید میں بیٹھ کر اس کا انتظار کرتے اور اس کے تشدید پڑھنے کے بعد سلام پھیرتے، کبھی آپ ایک جماعت کو دو رکعتوں پڑھا کر سلام پھیر دیتے پھر دوسری جماعت آتی تو اس کو بھی آپ دو رکعت پڑھا کر سلام پھیر دیتے۔ کبھی ایسا ہوتا کہ آپ کے ساتھ ایک رکعت پڑھ کر ایک جماعت چلی جاتی اور ایک رکعت قضاۓ کرتی پھر دوسری جماعت آتی تو اس کو بھی آپ ایک رکعت ہی پڑھاتے اور وہ بھی دوسری رکعت قضاۓ کرتی۔ اس طرح نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی دو رکعت پوری ہو جاتی اور عام لوگوں کی صرف ایک ایک ہوتی، یہ تمام صورتیں نماز میں جائز ہیں۔

امام احمد فرماتے ہیں کہ نماز خوف کے چھ یا سات طریقے ثابت ہیں اور سب جائز ہیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر ہر جماعت آپ کے ساتھ ایک رکعت پڑھے اور پھر دوسری قضاۓ کرے تو یہ جائز ہے، یہ حضرت جابر، ابن عباس، طاؤس، مجاهد، حسن، قادہ، حکم اور اسحاق کا مذہب ہے۔

بعض لوگوں نے نماز خوف کی دس صورتیں ذکر کی ہیں، اور ابن حزم نے تقریباً پندرہ صورتیں بتائی ہیں لیکن صحیح وہی ہیں جن کا ہم نے ذکر کیا ہے، لوگوں نے ایک عی واقعہ میں راویوں کے اختلاف کو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے فعل کو مختلف شکلوں پر محول کیا ہے۔

فصل (۲۲)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اداء زکوٰۃ کا طریقہ

نی کسم صلی اللہ علیہ وسلم نے زکوٰۃ کا انتہائی کامل ترین نظام پیش کیا ہے۔ اس کے وجوب کا وقت، اس کی مقدار، اس کے نصاب، کن پر واجب ہوتی ہے، اور اس کے مصارف کیا ہیں، ان سب کی پوری طرح وضاحت فرمادی ہے۔ مالداروں اور مساکین کے مصالح اور ضروریات کا پورا پورا الحاظ رکھا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے زکوٰۃ کو مال اور صاحب مال کے لئے باعث طہارت بنایا ہے، چنانچہ مالداروں کی نعمتوں کو اس سے محفوظ کر دیا ہے اور جس نے زکوٰۃ ادا کی، وہ زوال نعمت سے محفوظ رہتا ہے بلکہ اس میں برکت اور زیادتی ہوتی رہتی ہے۔

زکوٰۃ چار طرح کے مال پر لگائی ہے کیونکہ یہی اموال زیادہ تر رائج ہیں اور اہمیت و ضرورت کے حامل ہیں۔

پہلی قسم : فصل اور پھل، دوسری قسم : جانوروں میں اونٹ، گائے اور بکلیاں۔ تیسرا قسم : سوتا و چاندی جو سارے مالی نظام کی بنیاد ہے۔ چوتھی قسم : مختلف قسم کے تجارتی مال۔ زکوٰۃ کی ادائیگی ہر سال میں صرف ایک بار فرض ہے نیز اسے فضلوں اور پھلوں کے پکنے اور مکمل ہونے سے مشروط کر دیا گیا ہے، اور یہ غیر معمولی عادلاتہ نظام ہے۔ کیونکہ ہر ماہ اور ہفتے اسے فرض قرار دینا صاحب مال کے لئے ضرر رسان ہے اور دوسری طرف عمر میں صرف ایک بار فرض ایک بار فرض کرنا فقراء و مساکین کی حق تلفی اور نقصان دہ تھا۔

چنانچہ سال میں ایک بار فرض کرنافی الحقیقت سب سے زیادہ منصفانہ قانون ہے۔ شریعت نے مال کے حصول میں آسانی یا محنت کے لحاظ سے زکوٰۃ میں واجب ہونے والی مقدار میں بھی کمی بیشی رکھی ہے، چنانچہ ایسی دولت جو کسی کو اچانک مل جائے جیسے زمین میں مدفن خزانہ تو اس پر پانچواں حصہ فرض ہے اور اس کے لئے سال کا گذرنا شرط قرار نہیں دیا گیا بلکہ جو نہی ایسی دولت ملے اسی وقت پانچوں حصے کی ادائیگی واجب ہوگی۔

رہے پھل اور فصلیں جن کے حصول کے لئے انسان کو بہت کم مشقت اور تکلیف برداشت کرنے پڑتی ہے، جنہیں بارش کا پانی سیراب کرتا ہے، ان پر دسوال حصہ زکوہ واجب ہوگی اور جسے انسان خود پہنچے، اس میں بیسوائیں حصہ واجب ہے اور جس مال میں مالک کی مسلسل کوشش اور مستقل جدوجہد کے بغیر اضافہ ممکن نہیں، اس میں چالیسوائیں حصہ واجب ہے۔

چونکہ ہر مال مواسات کا متحمل نہیں ہو سکتا، اس لئے زکوہ کے لئے ایک نصاب مقرر ہوا تاکہ صاحب مال کو نقصان نہ پہنچے اور فقراء کو خاطر خواہ فائدہ ہو جائے۔ چنانچہ چاندی کا نصاب دوسو درہم، سونے کا بیس مشقاب، غلہ اور پھل کے لئے پانچ و سوت اور بکریوں کے لئے چالیس بکریاں، گائے کے لئے تینیں گائیں اور اوٹھوں کے لئے پانچ اونٹ نصاب مقرر کیا ہے، لیکن چونکہ اونٹ کے نصاب میں اس کی جنس سے مواساة کی گنجائش نہیں، اس لئے اس میں ایک بکری واجب کی گئی ہے، البتہ جب پچھتیں اونٹ ہو جائیں تو نصاب میں گنجائش کی وجہ سے ایک اوپنٹی واجب ہو جائے گی جو دو سو سال میں گلی ہو، پھر پچھتیں اوٹھوں سے پینتالیس تک ایک اوپنٹی جو تیرے سال میں گلی ہو، اور چھمیالیس سے لے کر سامنہ تک ایک اوپنٹی جو چوتھے سال میں گلی ہو، اور اکٹھے سے لے کر پچھتر تک ایک اوپنٹی جو چار سال مکمل کر چکی ہو۔ محیتر سے نوے تک دو اوٹھیاں جو پانچ سال مکمل کر چکی ہوں، اور جب ایک سو بیس اونٹ سے زیادہ ہوں تو ہر چالیس پر ہر دو سالہ اوپنٹی واجب ہے۔

اس طرح شریعت نے اصحاب مال اور فقراء دونوں کا لحاظ رکھا ہے اور کسی ایک فرق پر ظلم کی گنجائش باقی نہیں چھوڑی ہے۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے زکوہ و صدقات کے مصارف کی خود ہی تقسیم فرمائی ہے اور اس کی آٹھ فتمیں بیان کی ہیں، جو دو طرح کے لوگوں پر مشتمل ہے۔ ایک توہہ جو ضرورت کے مطابق لیتا ہے اور ضرورت کی شدت و ضعف اور کمی و زیادتی کے مطابق سوال کرتا ہے جیسے فقراء و مساکین غلام کو آزاد کرانے میں اور مسافر، دوسرے لوگ وہ ہیں، جو اسے منفعت کے باعث لیتے ہیں جیسے زکوہ و حصول کرنے والے، دلجمی کے مستحق لوگ، مفروض لوگ، اللہ کے راستے میں مجاہدین، اور اگر لینے والا محتاج نہ ہو اور نہ اس سے مسلمانوں کا فائدہ وابستہ ہو تو اسے زکوہ کا مال نہیں دیا جائے گا۔

## فصل (۲۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال زکوٰۃ کے تقسیم کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب معلوم ہوا کہ یہ شخص مال زکوٰۃ کا مستحق ہے تو آپ عطا فرماتے تھے اور جس کے متعلق آپ کو معلومات نہ ہوتیں تو اس کو یہ کہہ کر دیتے تھے کہ مالدار اور کمانے کے قائل شخص کا اس میں کوئی حصہ نہیں ہے۔

آپ کی عادت طیبہ یہ تھی کہ جس علاقے کی زکوٰۃ جمع ہوتی وہیں کے مستحقین میں تقسیم کرتے تھے۔ ان میں تقسیم کے بعد نجی جاتی تو اسے منگو اکرو سری جگہ تقسیم کر دیتے تھے۔ یہی وجہ تھی کہ آپ عالمین کو دیہاتوں میں بھیجتے تھے، شہروں میں نہیں، بلکہ حضرت معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حکم دیا کہ اہل بیت کی زکوٰۃ لے کر انہی کے فقراء میں تقسیم کر دیں۔ اور نہ آپ کا یہ طریقہ تھا کہ عالمین کو چوپایوں، پھلوں اور فصلوں جیسے ظاہری اموال کے ما لکین کی طرف بھیجتے تھے بلکہ آپ سمجھو روں اور انگوروں کے ما لکین کے پاس پھلوں کا اندازہ کرنے والوں کو بھیجتے تھے اور وہ اندازے کے مطابق زکوٰۃ معین کرتے تھے کہ کتنے وسق پر کتنی زکوٰۃ معین ہونی چاہیے، اور آپ ان عالمین کو حکم دیتے تھے کہ ان کے لئے تیرا یا چوڑھا حصہ چھوڑ دیں چنانچہ وہ چوڑھائی کو اندازے میں ظاہرنہ کرتا کیونکہ کھجوریں آفات سے کم ہی محفوظ رہتی ہیں۔ یہ اندازہ اس لئے کیا جاتا ہا کہ پھلوں کے استعمال سے پہلے یہ بات معلوم ہو سکے کہ اس میں کتنی زکوٰۃ واجب ہے تاکہ ما لکین کو اس میں تصرف کا موقع حاصل رہے اور عالمین کی آمد کا انتظار نہ کرنا پڑے۔ نبی کریم صلی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت حسنہ تھی کہ آپ سواری کے گھوڑے، خدمت کے غلام، لادنے کے خپڑا اور گدھے، سبزیوں اور غلہ جات اور ایسے تمام پھلوں سے زکوٰۃ نہ لیتے تھے جو ناپے یا ذخیرہ نہیں کے جا سکتے البتہ انگور و سمجھو روں میں سے زکوٰۃ لیتے تھے اور خشک اور گیلی میں فرق نہیں کرتے تھے۔

جب کوئی شخص نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ان چیزوں کی زکوٰۃ لے کر آتا تو کبھی آپ صلی

اللہ علیہ وسلم اس کے لئے یہ دعا فرماتے ہیں :

«اللَّهُمَّ بَارِكْ فِيهِ وَفِي إِلَيْهِ»

اے اللہ اس میں اور اس کے اونٹوں میں برکت دے۔

اور کبھی یہ دعا فرماتے ہیں :

«اللَّهُمَّ صَلُّ عَلَيْهِ»

اے اللہ اس پر رحمت نازل فرم۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا زکوٰۃ کی مد میں اچھا اچھا مال چھانٹ لینے کا دستور نہ تھا بلکہ اوسط درجہ کا مال لیتے تھے، اور آپ صدقہ کرنے والوں کو اپنا ہی مال یا سامان خریدنے سے منع فرماتے تھے۔ اگر کوئی فقیر کسی بالدار کو صدقہ کا مال ہدیہ کے طور پر دیتا تو آپ اسے کھالینے کی اجازت دیتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کبھی کبھی زکوٰۃ و صدقہ کی مد میں سے مسلمانوں کے فائدے اور رفاقت کاموں کے لئے قرض لیتے تھے اور صدقہ کے اونٹوں پر اپنے ہاتھ سے نشان لگاتے تھے اور ضرورت کے وقت آپ زکوٰۃ وقت سے پہلے لیتے تھے جیسا کہ آپ نے حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے دو سال کی پیشگوئی زکوٰۃ لے لی تھی۔

صدقہ فطر کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر شخص اور اس کے زیر کفالت چھوٹے بڑے پر فرض قرار دیا ہے، جس کی مقدار ایک صاع ہوتی ہے، چاہے وہ سمجھو رکی ہو یا جو پیر ہو یا کشمکش، یا ایک صاع آٹا ہو یا جائے۔ ایک روایت میں آدھ صاع گیوں بھی دینا ثابت ہے۔ جیسا کہ ابو داؤد نے ذکر کیا ہے، اور صحیحین کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ آدھ صاع کافی ملہ حضرت معاویہ نے قیمت کے لحاظ سے کیا تھا۔

صدقہ فطر آپ نماز عید سے پہلے نکال دیتے تھے اور صحیحین میں حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ لوگ عید کاہ جانے سے پہلے ہی صدقہ فطر ادا کر دیا کریں۔“

سنن میں ان ہی سے مروی ہے کہ ”جس نے اسے نماز سے قبل ادا کیا وہ صدقہ مقبول ہے اور جس نے نماز کے بعد ادا کیا تو وہ ایک عام صدقہ ہے۔“

ان دونوں حدیثوں کا تقاضا یہ ہے کہ صدقہ فطر کو نماز سے موخر نہیں کرنا چاہیے اور نماز کے بعد

اس کا وقت ختم ہو جاتا ہے جس طرح کہ قریانی اگر امام کی نماز سے پلے کی جائے تو وہ ایک ذیجہ ہو گا۔ صدقہ فطر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ آپ اسے فقراء و مساکین کے لئے خاص فرماتے تھے اور زکوٰۃ کے آٹھوں مصارف میں سے کسی مصرف میں نہیں دیتے تھے۔ ایسا عمل آپ صلی اللہ علیہ وسلم یا آپ کے بعد صحابہ و تابعین سے ثابت نہیں۔

## فصل (۲۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اداء صدقات کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے نظری صدقات میں سنت طیبہ یہ تھی کہ آپ کے پاس جو کچھ بھی ہوتا صدقہ کر دیتے تھے اور آپ تمام لوگوں میں سب سے زیادہ صدقہ و خیرات کرنے والے تھے۔ آپ اللہ کی رضاکے لئے بغیر اس کی کثرت و قلت کو مد نظر رکھے جو بھی آپ سے سوال کرتا اسے عطا فرمادیتے تھے، اور یعنی والے کو حاصل کرنے میں جتنی خوشی ہوتی تھی اس سے زیادہ خوشی آپ کو دینے میں ہوتی تھی۔ جب کوئی محتاج آپ کے سامنے آ جاتا تو آپ اپنے سے زیادہ لباس و خوراک کے معاملہ میں اسے ترجیح دیتے تھے۔

آپ کے عطايا و صدقات کی مختلف نوعیتیں ہوتی تھی۔ کبھی ہدیہ دیتے کبھی صدقہ، کبھی ہبہ کرتے، کبھی کوئی چیز خریدتے پھر بالغ کو وہ چیز اور قیمت دونوں دیتے تھے اور کبھی قرض لیتے پھر اس سے زیادہ واپس کر دیتے، جب کسی سے ہدیہ قبول کرتے تو کسی نہ کسی طریقے سے اس کا بدلہ دیتے تھے۔ آپ دوسروں کے ساتھ مالی و عملی و قولی ہر طرح سے کرم و احسان کا معاملہ کرتے اور لوگوں کا بھرپور تعاون کرتے ہوئے اپنا مال صدقہ میں دے دیتے یا دوسروں کو صدقہ کی ترغیب دیتے اور بخیل کو صدقہ و خیرات کرنے پر آمادہ کرتے تھے۔

آپ سے ملنے والے خود سعادت و مروت پر مجبور ہو جاتے تھے، آپ کا سینہ کھلا اور طبیعت پاکیزہ تھی کیوں کہ صدقہ و احسان کا شرح صدر میں خاص دخل ہے اور اس کی تائیش ہے۔ اللہ تعالیٰ نے رسالت کے ذریعہ بھی آپ کے سینہ کو کھول دیا تھا، ظاہری طور پر بھی آپ کے سینہ کو کھول کر اللہ تعالیٰ نے شیطان کا حصہ اس سے نکال دیا تھا۔

شرح صدر کا سب سے برا سبب عقیدہ توحید ہے، "توحید جس قدر کامل ترین و قوی تر ہوگی" اسی اعتبار سے شرح صدر بھی زیادہ اور کشادہ ہو گا۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرای ہے :

﴿أَفَنَ شَرَحَ اللَّهُ صَدَرُهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّنْ رَّبِّهِ﴾ [الزمر : ۲۲]

اب کیا وہ شخص جس کا سینہ اللہ نے اسلام کے لئے کھول دیا اور وہ اپنے رب کی طرف سے نور پر ہے۔ مزید ارشاد ہے :

﴿فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَتَشَرَّخُ صَدَرُهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُعِيشَ لَهُ يَجْعَلُ صَدَرُهُ ضَيْقًا حَرَجًا﴾ [الأنعام : ۱۲۵]

اللہ تعالیٰ جس کو ہدایت دینا چاہتا ہے اس کا سینہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جس کو گمراہ کرنا چاہتا ہے، اس کا سینہ تنک کر دیتا ہے۔

شرح صدر کا دوسرا سبب وہ نور ہے جسے اللہ تعالیٰ بندے کے قلب میں ڈال دیتا ہے اور یہ ایمان کا نور ہوتا ہے۔ ترمذی کی ایک مرفوع حدیث میں آیا ہے کہ ”جب نور قلب میں داخل ہوتا ہے تو وہ کشادہ اور مندرج ہو جاتا ہے۔“

شرح صدر کا تیسرا سبب علم ہے، اس سے بھی سینہ میں انتشار و کشادگی پیدا ہوتی ہے لیکن یہ تاثیر سارے علوم میں نہیں ہوتی بلکہ وہ علم ہے جس کا رشتہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جاتا ہے۔

شرح صدر کا چوتھا سبب اللہ تعالیٰ کی طرف انبات اور اس سے دلی اور پچی محبت ہے کیونکہ شرح صدر میں محبت کی عجیب و غریب تاثیر ہوتی ہے، اس سے طبیعت میں پائیزگی پیدا ہوتی ہے۔ محبت جس قدر قوی ہوگی انتشار قلب اتنا ہی زیادہ ہو گا۔ اس کے بر عکس بروں کو دیکھنے سے سینہ تنک ہوتا ہے۔

شرح صدر کا پانچواں سبب کثرت سے ذکر اللہ ہے اور اس کی بھی انتشار صدر میں بڑی تاثیر ہے (غفلت دور ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی قربت نصیب ہوتی ہے)۔

شرح صدر کا چھٹا سبب اللہ تعالیٰ کی مخلوق کے ساتھ کرم و احسان ہے اور ان کے ساتھ ہر طرح کا تعاون ہے خواہ وہ مالی ہو یا بدنی، اس کے علاوہ کرم و احسان کے بہت سے طریقے ہیں۔

شرح صدر کا ساتواں سبب شجاعت ہے کیونکہ بہادر و سمع طرف اور فراخی قلب کا مالک ہوتا ہے۔ اس لئے بزرگ، بخیل اور ذکر الہی سے غافل، اور دین الہی سے جاہل ہوتا ہے۔ دل کو دسرود سے متعلق رکھنے میں روحانی کیف و سرور اور لذت حاصل نہیں ہوتی اور ایسے لوگوں کے دلوں کے انتشار یا

انتباش کا کوئی اعتبار نہیں۔ کیوں کہ عارضی چیزیں اسبابِ ختم ہونے کے بعد ختم ہو جاتی ہیں۔ اعتبار صرف ان صفات کا ہوتا ہے جو دل کے ساتھ قائم و واقع ہوں اور اس کے انتراخ و انتباش کا موجب ہوں اور لائق معیار اور قبل اعتبار ایسی ہی صفات ہیں۔

اسی طرح بلکہ ان تمام مذکورہ اسباب و صفات سے زیادہ اہم یہ ہے کہ دل ان تمام صفات مذمومہ سے خالی کر دیا جائے جو تسلی اور عذاب کا سبب بنتے ہیں جیسے بد نگاہی، فضول باتمیں، غلط چیزیں سننا، اختلاط رکھنا، کھانے اور سونے میں بد نظری کرنا کیونکہ جب تک انسان شرح صدر کے اسباب کی طرف راغب نہ ہو گا اور صفات مذمومہ اس کے قلب سے خارج نہ ہوں گی تو اسے کماحتہ انتراخ صدر حاصل نہ ہو گا۔

## فصل (۲۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان کے روزے رکھنے کا طریقہ

روزہ کا مقصد نفس کو خواہشات سے روکنا ہے اسکے اندر پوری طرح سعادت حاصل کرنے اور اخروی پاکیزہ زندگی قبول کرنے کی صلاحیت پیدا ہو جائے، اور بھوک و پیاس کی شدت سے نفس کی تیزی کو ختم کیا جائے اور فقراء و مساکین کی بھوک اور پیاس کی ترقی اور شدت کو محوس کیا جائے اور کھانے و پینے کو کم کر کے انسان کے رُگ میں شیطان کے چلنے پھرنے کے راستوں کو بخوبی کیا جائے۔

یہ روزہ مقیموں کی نگام اور مجاہدوں کی ڈھال اور ابرار و مقریبین کے لئے ورزش ہے اور تمام اعمال صالح میں روزہ ہی ایسا عمل ہے جو رب العالمین کے لئے مخصوص ہے کیونکہ روزہ دار رضائے الہی کی خاطر اپنا کھانا پینا، اور خواہشات کو چھوڑ دینا ہے اور اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے ساری محبوب چیزوں کو خیر باد کہہ دیتا ہے گویا روزہ ایک معابدہ اور راز ہے جو صرف بندہ اور اللہ کے درمیان ہوتا ہے۔ لوگ ظاہری طور پر کھانے پہنے کو ترک کر دینے سے آگاہ ہو سکتے ہیں لیکن اپنے معبود کی خاطر اسے چھوڑ دینا ایک ایسی چیز ہے جس سے کوئی انسان واقف نہیں اور یہی روزے کی حقیقت ہے۔

روزہ کے فوائد و اثرات عجیب و غریب ہیں۔ وہ ظاہری جوارح کی حفاظت، باطنی قوت کو فاسد مادے سے محفوظ رکھنے میں، ظاہری اور باطنی قوت کو جلا دیتا ہے، فاسد مادے دور کرتا اور ردی اخلاق سے جسم کو پاک کرتا ہے۔ روزہ قلب اور دیگر تمام اعضاء کو وہ تمام قوتیں واپس دلاتا ہے جو مختلف طریقوں سے صرف ہو جاتی ہیں۔ اس کے علاوہ روزہ کو روحانیات میں ایک بڑا درجہ حاصل ہے اور تقوی و تزکیہ حاصل کرنے کا وہ ایک عمدہ ذریعہ ہے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَأْمُنُوا كُنْبَ عَلَيَّكُمْ الْصَّيَامُ كَمَا كُنْبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَفَّعُونَ﴾ (آل بقرہ: ۱۸۳)

اے مسلمانو! روزہ تم پر بھی اسی طرح فرض کیا گیا ہے جس طرح اگلی قوموں پر فرض کیا گیا تھا اکثر تم  
تقوی حاصل کرو۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان لوگوں کو جو وسائل کی عدم موجودگی کی وجہ سے شادی نہیں کر سکتے،  
روزہ رکھنے کا حکم دیتے اور فرماتے تھے۔ ”روزہ (جنی) خواہش کو دیتا ہے۔“

روزہ کے سلسلہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت سب سے کامل ترین اور حصول مقدمہ کا  
سب سے بڑا ذریعہ ہے اور اس کی فرضیت میں آسانی اور سوت پیدا کی گئی کیونکہ مرغوبات و خواہشات  
نفس سے پچھا غیر معمولی سخت اور دشوار گذار چیز تھی، اس لئے روزہ بھرت کے بعد فرض کیا گیا اور اس  
میں بھی تدریجی انداز میں پلے یہ اختیار دیا گیا کہ اگر کوئی چاہے تو روزہ رکھے یا اس کے بد لے ایک مسکین  
کو کھانا کھلا دے، پھر یہ حکم ہوا کہ صرف بوڑھا شخص یا عورت اگر چاہے تو ہر روز ایک فقیر کو کھانا کھلا دیا  
کریں، اور نیز مرپیض اور مسافر کو روزہ نہ رکھنے کی اجازت دی گئی، بشرطیکہ وہ بعد میں اس کی قضا کریں،  
اسی طرح حاملہ اور دودھ پلانے والی عورت کو اجازت دی گئی کہ وہ روزے نہ رکھیں لیکن بعد میں اس کی  
قضا کریں، اگر یہ عورتیں صرف بچوں کے نقصان کے اندیشے سے روزہ نہ رکھیں تو قضا کے ساتھ ایک  
مسکین کو کھانا بھی کھلائیں گی کیونکہ ان کا روزہ نہ رکھنا بیماری کے خوف سے نہیں ہے کہ صرف قضا کافی  
ہو، اس لئے اس کی حلائی مسکینوں کو کھانا کھلانے سے کی گئی جیسا تدرست آدمی اسلام کے ابتدائی دور  
میں روزہ نہ رکھنے کی صورت میں کرتا تھا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان کے مینے میں مختلف نعم کی بکثرت عبارات کا معمول تھا، چنانچہ  
آپ حضرت جبریل علیہ السلام کے ساتھ قرآن مجید کا دور کیا کرتے تھے اور اس ماہ میں کثرت سے صدقہ و  
خیرات، تلاوت اور ذکر کرنے کے علاوہ اعتکاف بھی کرتے تھے۔

اور اس میں عبادات کا اس طرح اہتمام فرماتے تھے جو دوسرے ممینوں نہیں ہوتا تھا، اور دن و رات  
مسلسل عبادات کرتے تھے اور کھانا اور پینا بھی چھوڑ دیتے تھے لیکن امت کو متواتر روزہ رکھنے سے منع  
فرمایا ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا آپ تو ایسا کرتے ہیں تو آپ نے فرمایا کہ میرا حال تم سے مختلف ہے۔  
مجھے اللہ تعالیٰ کھلاتا اور پلاتا ہے۔

## فصل (۲۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاروزے کے بارے میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت یہ تھی کہ جب تک روایت ہلال کی تحقیق نہ ہو جائے یا کوئی عینی گواہ نہ مل جاتا، آپ روزے شروع نہ کرتے تھے اور اگر چاندن دیکھا جاتا اور کہیں سے اس کی شاداد بھی نہ ملتی تو شعبان کے پورے تیس دن پورے کرتے تھے اور اگر تیسیں رات کو بادل حاکل نہ ہو جاتا تو آپ تیس دن مکمل کرتے تھے، اور آپ ابرا گلودن کو روزہ نہیں رکھتے تھے، نہ آپ نے اس کا حکم دیا بلکہ فرمایا ”جب بادل ہو تو شعبان کے تیس دن پورے کئے جائیں“ یہ اس روایت کے منافی نہیں جس میں حکم ہوا ہے کہ ”جب بدلي ہو تو اندازہ کر لیا کرو“ اس سے مراد تکمیل ماہ ہے۔

آپ کی یہ عادت طیبہ تھی کہ رمضان کے اختتام پر دو افراد کی شاداد طلب کرتے تھے۔ اگر عید کا وقت نکل جانے کے بعد دو گواہ مل جاتے تو آپ روزہ توڑ دیتے پھر دوسرا دن وقت پر عید کی نماز پڑھتے۔

آپ افظار میں جلدی فرماتے اور اس کی تاکید کرتے تھے۔ اسی طرح سحری کو تاخیر سے کرتے اور اس کی تاکید فرماتے تھے اور افظار کو سمجھو رہے یا پانی سے کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔

روزہ دار کو آپ مجتمع، شور و غل، گالی گلوچ سے منع فرماتے تھے اور اگر اس سے کوئی گالی گلوچ کرے تو یہ حکم دیا ہے کہ جواب میں یہ کہہ دے کہ میں روزے سے ہوں۔ آپ نے رمضان کے مینے میں سفر کیا تو حالت سفر میں کبھی روزہ رکھا اور کبھی افظار کیا۔ اور صحابہ کو دونوں باقتوں کا اختیار دیا۔ ہاں اگر مسلمانوں کا لشکر دشمن سے قریب ہو جاتا تو روزہ نہ رکھنے کا حکم دیتے تھے۔

سفر کی وجہ سے روزہ نہ رکھنے کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی مسافت کی تحدید نہیں کی ہے، صحابہ کرام سفر شروع کرنے کے بعد گھروں کو چھوڑنے کا اعتبار کئے بغیر روزہ چھوڑ دیتے تھے، وہ یہ

کہتے تھے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے۔

طلوع نجمر کے وقت بسا اوقات آپ حالت جذابت میں ہوتے تھے۔ نماز نجمر کے وقت غسل فرماتے تھے اور روزہ رکھ لیتے تھے۔ روزے کی حالت میں بعض ازواج مطررات کا بوسہ لے لیتے تھے اور اس کو پانی سے کلی کرنے کے مشابہ بتایا ہے۔ اس سلسلے میں بوڑھے اور جوان میں فرق ثابت نہیں ہے۔

اگر کوئی شخص روزے کی حالت میں بھول کر کھابی لے تو اس کو تقاضا کرنے کا حکم نہیں دیتے تھے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اسے کھلایا اور پلایا ہے، اور روزے کو جو چیزیں فاسد کرتی ہیں، وہ یہ ہیں کہ کھانا پینا، پچھنا لگوانا، قنے کرنا اور قرآن کریم نے جماع کا بھی ذکر کیا ہے لیکن سرمه لگانے سے روزہ نہیں ٹوٹتا۔

آپ سے روزے کی حالت میں مسواک کرنا، سرپر پانی ڈالنا تاک میں پانی ڈالنا، کلی کرنا ثابت ہے۔ البتہ تاک میں زیادہ پانی ڈالنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے منع کیا ہے، جیسا کہ امام احمد سے روایت ہے۔

آپ سے یہ ثابت نہیں کہ آپ نے روزے کی حالت میں پچھنا لگوانا ہے۔ امام احمد فرماتے ہیں کہ ایک روایت میں سرمه لگانے سے ممانعت آئی ہے لیکن یہ روایت صحیح نہیں ہے۔ ابن معین نے اسے منکر کہا ہے۔

## فصل (۲۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نفلی روزے رکھنے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم روزے رکھنے لگتے تو کہا جانے لگتا کہ اب نہیں چھوڑیں گے، اور جب نہیں رکھتے تو کہا جاتا کہ اب روزہ نہیں رکھیں گے۔ اور رمضان کے علاوہ کسی مہینے کے پورے روزے نہیں رکھے اور آپ ماہ شعبان سے زیادہ کسی مہینے میں روزہ نہیں رکھتے تھے اور کوئی مہینہ آپ کا بغیر روزہ کے نہیں گزرتا تھا۔ پیر اور جمعرات کے دن آپ خاص طور پر روزہ رکھتے تھے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سفرہ حضرتیں کسی بھی حالت میں ایام بیض (مہینہ کی ۳۳، ۳۴، ۵۰ تاریخ) کو روزہ نہیں چھوڑتے تھے۔ اسے امام نسائی نے ذکر کیا ہے آپ لوگوں کو ان تاریخوں میں روزہ رکھنے کی ترغیب بھی دیتے تھے۔

رہے عشرۃ ذی الحجہ کے روزے تو اس میں اختلاف ہے اور ماہ شوال کے چھ روزے تو آپ سے صحیح روایت میں مروی ہے کہ آپ نے فرمایا "رمضان کے فورا بعد یہ روزے رکھنا بھیشہ روزے رکھنے کے برابر ہے" عاشورہ کا روزہ آپ باقی تمام ایام کے مقابلے میں زیادہ اہتمام کے ساتھ رکھتے تھے۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے اور یہودیوں کو یوم عاشورہ کا روزہ رکھتے دیکھا تو وہ دریافت کی۔ انسوں نے کہا کہ یہ ایک متبرک دن ہے۔ اللہ تعالیٰ اس دن موسیٰ اور نبی اسرائیل کو فرعون سے نجات دی ہے تو آپ نے فرمایا کہ ہم تم سے زیادہ موسیٰ کے حقدار ہیں چنانچہ عاشورہ کا روزہ خود بھی رکھا اور صحابہ کرام کو بھی اس کا حکم دیا۔

یہ واقعہ رمضان کے روزے فرض ہونے سے قبل کا ہے، اس لئے جب رمضان کے روزے فرض ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا "جس کا مجی چاہے عاشورہ کا روزہ رکھے اور جس کا مجی چاہے نہ رکھے"۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ میدان عرفات میں یوم عرفہ کو روزہ نہ رکھتے تھے۔ یہ صحیح کی روایت سے ثابت ہے، نیز آپ سے مروی ہے کہ آپ نے عرفات کے دن عرفات میں روزہ رکھنے سے منع فرمایا۔ اسے اصحاب سنن نے روایت کیا ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے صحیح روایت میں ثابت ہے کہ ”تویں ذی الحجہ کا روزہ رکھنے سے ایک سال گذشتہ اور ایک سال آئندہ کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔“

آپ ہمیشہ مسلسل روزے نہیں رکھتے تھے بلکہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ ”جس نے ہمیشہ اور مسلسل روزے رکھے، اس نے نہ روزہ رکھا اور نہ انظار کیا“ اکثر یہ ہوتا تھا کہ آپ گھر میں تشریف لاتے اور پوچھتے ”کچھ کھانے کو ہے، اگر جواب ملتا نہیں تو فرماتے، میں روزہ رکھ لیتا ہوں۔“

کبھی آپ نفلی روزہ کی نیت کر لیتے اور پھر توڑ دیتے تھے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ آپ نے ان سے اور حضرت حفصہ رضی اللہ عنہما سے فرمایا کہ ”نفل روزہ کی قضا کرو“ وہ حدیث معلوم ہے۔

روزے کی حالت میں اگر کسی کے یہاں تشریف لے جاتے تو روزہ پورا کرتے تھے، جیسا کہ آپ نے ام سلیم رضی اللہ عنہما کے یہاں جانے کے موقع پر کیا تھا لیکن ام سلیم کی حیثیت آپ کے اہل بیت جیسی تھی اور صحیح روایت میں آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ ”تم میں سے اگر کوئی روزہ دار ہو اور اسے کھانے کے لئے بلا یا جائے تو وہ کہہ دے کہ میں روزے سے ہوں“ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جمعہ کے دن مخصوص کر کے روزہ رکھنے کو مکروہ سمجھتے تھے۔

## فصل (۲۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتکاف کا طریقہ

اصلاح قلب اور اللہ تعالیٰ کی مرضیات پر چلنے میں استقامت اسی وقت ممکن ہے جب اس ذات پاک پر اعتکاف کیا جائے اور اس کی طرف پوری طرح رجوع و اتابت اختیار کی جائے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی طرف میلان اور رجوع ہی اطمینان قلب کا سبب ہے اور پر آنندہ دل اللہ تعالیٰ کے قرب سے دور ہوتا ہے۔

چونکہ کھانے پینے میں زیادتی، باہمی میل جوں میں اضافہ، بات چیت اور سونے میں کثرت ایسے اعمال ہیں جس سے قلب کی پر آنندگی اور اس کے انتشار اور پریشانی میں اضافہ ہوتا ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کی طرف وصل و قرب میں رکاوٹ بنتے ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ نے بندوں پر اپنی رحمت اور حکمت سے روزہ فرض کیا تاکہ کھانے پینے میں کی واقع ہو جائے اور دل و دماغ سے شموانی خیالات نکل جائیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف رغبت و اتابت میں رکاوٹ ہابت ہوتے ہیں۔

پھر روزے میں اس کی بھی پوری رعایت رکھی گئی ہے کہ انسان دنیاوی نعمتوں اور مصلحتوں سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اخروی زندگی کے لئے بھی کچھ مفید کام کر سکے جو اسے نقصان نہ پہنچائیں۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اس میں اعتکاف کو مشروع قرار دیا ہے تاکہ بندہ کامل خود بخود اللہ تعالیٰ کی طرف مائل اور اس کی عبادت کا عادی و شو قین ہو جائے اور غیر اللہ سے اس کی توجہ ہٹ جائے اور دنیاوی جنگجوں سے دور ہو کر اللہ تعالیٰ کے قرب کے لئے یکسو اور اسی سے مانوس ہو جائے۔ اور یہی انسیت بندہ کو قبر کی وحشت میں کام آئے گی۔

در اصل اعتکاف کا بڑا مقصد یہ ہے اور چونکہ یہ مقصد اسی طرح حاصل ہو سکتا ہے کہ اعتکاف رمضان میں ہو، اس لئے اعتکاف کو اس کے آخری عشروں میں مشروع کیا گیا ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے روزے ہی کے ساتھ اعتکاف کا ذکر کیا ہے اور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے

بھی روزہ کے بغیر اعتکاف نہیں فرمایا ہے۔

رہا مسئلہ قلت کلام کا تو اس کا حکم اس لئے ہے کہ شریعت نے امت کو تمام ایسی باتوں سے زبان بند رکھنے کا حکم دیا ہے جو آخرت میں اس کے لئے مفید نہ ہوں۔

رہا زیادہ سونے سے بھی مبالغت کا حکم، تو شریعت نے رات کی نماز کا حکم دیا ہے جو فضول جانگنے سے زیادہ بہتر اور مفید ہے۔ قیام اللیل معتدل قسم کی عبادت ہے جو دل اور جسم دونوں کے لئے مفید ہے، اور بندے کے ذاتی مصلح اور کاموں میں رکاوٹ بھی نہیں پیدا کرتی۔

اہل ریاضت و سلوک کے مجاہدوں کا دار و مدار ان ہی چار چیزوں پر ہے اور اس سے بڑھ کر خوش نصیب کون ہے جو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ پر گامزن رہے اور غلوکرنے والوں یا کوتائی کرنے والوں کی راہ اور طریقہ سے پرہیز کرے۔

چونکہ ہم پہلے روزہ اور قیام اللیل اور کلام کے متعلق مسنون طریقہ کا ذکر کر چکے ہیں اس لئے اب اعتکاف کے مسنون طریقہ بیان کریں گے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم رمضان کے آخری عشرہ میں اعتکاف کیا کرتے تھے اور یہ سنت طیبہ وفات تک جاری رہی۔ ایک مرتبہ آپ نے رمضان میں اعتکاف نہیں کیا تو اس کی قضاشوال میں فرمائی۔ ایک دفعہ آپ نے رمضان کے پہلے عشرہ میں اور ایک مرتبہ درمیانی عشرہ میں اور ایک مرتبہ آخری عشرہ میں اعتکاف کیا۔ شب قدر اسی میں تلاش کرتے تھے۔ آخر میں یہ معلوم ہوا کہ شب قدر رمضان کے آخری عشرہ میں ہے تو آپ اس میں تلاش کرتے تھے۔ اعتکاف آپ پوری زندگی میں پابندی سے کرتے تھے اور اس کے لئے مسجد میں جھوٹا سے خیسہ لگادیا جاتا تھا اور تنہائی میں رب العزت کے حضور بیٹھے رہتے تھے۔

جب آپ اعتکاف کا ارادہ فرماتے تو فخر کی نماز کے بعد خیسہ میں داخل ہو جاتے۔ ایک مرتبہ آپ کے حکم سے آپ کا خیسہ لگایا گیا، تو ازادی مطررات نے بھی اپنے اپنے خیسے لگوائے، آپ جب فخر کی نماز سے فارغ ہوئے تو ان خیموں کو دیکھ کر اپنا خیسہ کھولنے کا حکم دے دیا، اور اس سال آپ نے رمضان میں اعتکاف ملتوبی کر دیا۔ پھر شوال کے ابتدائی عشرہ میں اعتکاف فرمایا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہر سال دس دن اعتکاف فرماتے تھے مگر وفات کے سال بیس دن اعتکاف کیا۔ آپ حضرت جبریل کے ساتھ قرآن کا ایک دور فرماتے تھے لیکن وفات کے سال دو مرتبہ دور فرمایا، اور اسی طرح ہر سال قرآن آپ پر ایک مرتبہ پیش کیا جاتا، اور وفات کے سال دو مرتبہ پیش کیا گیا۔

جب اعتکاف کی حالت میں ہوتے تو مسجد سے باہر نہ نکلتے حتیٰ کہ گھر میں بھی بغیر خاص ضرورت کے نہ جاتے لیکن یہ ضرور ہوتا کہ سر حضرت عائشہؓ کے مجرہ میں کر دیتے وہ باوجود ایام سے ہونے کے اسے دھو تین اور بالوں میں لکھی کر دیتیں۔

اور بعض ازواج مطہرات خیمہ میں بھی آتی تھیں مگر بجز بات چیت کے ان سے اور کوئی سروکار نہ رکھتے تھے اور جب وہ چلنے کے لئے کھڑی ہوتیں تو اپسی پر ان کی مشایعت بھی کرتے تھے اور یہ رات میں ہوا کرتا تھا۔

آپ اعتکاف کے دوران ازواج مطہرات کے ساتھ مباشرت نہیں کرتے تھے اور نہ بوسہ وغیرہ لیتے تھے۔ اعتکاف کے دوران آپ کا بستر اور چارپائی اعتکاف کی جگہ رکھ دی جاتی تھی۔

جب کسی ضرورت کے لئے نکلتے تو راستے میں کسی مریض کی عیادت بھی کر لیتے تھے۔ ایک مرتبہ آپ نے ترکی قبڈ میں اعتکاف کیا جس کے اندر چٹائی پچھی ہوتی تھی (یا اس پر چٹائی ڈال دی)۔ یہ تمام باتیں اس لئے تھیں کہ اعتکاف کا اصل اور اس کی روح حاصل ہو۔ بخلاف آجکل کے جاہل لوگوں کے اپنی جائے اعتکاف کو میل ملاپ کی جگہ اور زائرین کے لئے مجلس بنا لیتے ہیں پھر اس کے بعد دنیا بھر کی باتیں کرتے ہیں۔ اس میں اور اعتکاف نبوی میں بہت بڑا فرق ہے۔

## فصل (۲۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حج اور عمرہ کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت کے بعد چار عمرے کئے، اور وہ سب کے سب ذی القعدہ کے مینے میں تھے۔ (سوائے اس عمرہ کے جو آپ نے حجتۃ الوداع کے ساتھ ادا کیا)

پہلا عمرہ : حدیثیہ کا، سنہ ۶ مجری میں ادا کیا، اس موقع پر مشرکین نے خانہ کعبہ کے پاس جانے سے روک دیا تھا، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اور صحابہ کرام نے اس جگہ جہاں پر رونکے گئے تھے، قرانی کی اور سرمنڈا کرا حرام کھول دیا۔

دوسرा عمرہ : تقییہ کا، جو پہلے عمرے کے بعد والے سال میں ادا کیا، اس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کہ مکرمہ میں داخل ہوئے اور تین دن قیام فرمادکرو اپس ہوئے۔

تیسرا عمرہ : جو آپ نے حج کے ساتھ ادا فرمایا۔

چوتھا عمرہ : جو آپ نے بعرانہ سے ادا فرمایا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جتنے عمرے کئے، سب کہ مکرمہ میں داخل ہوتے ہوئے کئے، یہ ثابت نہیں کہ مکہ میں ہوں اور عمرہ کرنے کے لئے باہر گئے ہوں، جیسا کہ آج کل لوگ کرتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نبوت سے مشرف ہونے کے بعد کہ میں تیرہ سال مقیم رہے لیکن یہ ثابت نہیں کہ آپ نے کہ سے باہر نکل کر عمرہ کیا ہو، صرف حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو آپ نے تعمیم سے احرام پاندھ کر عمرہ کرنے کی اجازت دی تھی کیوں کہ وہ ایام حیض کی وجہ سے حج سے پہلے اپنے قافلہ کے ساتھ عمرہ نہیں کر سکتی تھیں، آپ نے ان کی دلخوبی کے لئے حج کے بعد اس عمرہ کی اجازت دی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سارے عمرے حج کے مینوں میں کئے، اس میں مشرکین کے اس نظریہ کی تردید مقصود تھی کہ حج کے مینوں میں عمرہ کروہ ہے، اور اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ ان مینوں میں عمرہ کرنا ماہ رجب میں عمرہ کرنے سے افضل ہے۔

رہا رمضان کا عمرہ تو صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ ”رمضان کا عمرہ حج کے برابر ہوتا ہے“ باوجود اس اہمیت کے آپ کے اس ماہ میں عمرہ کرنے کی یہ توجیہ کی جاسکتی ہے کہ آپ رمضان میں عمرہ سے زیادہ دوسری عبادتوں میں مشغول رہا کرتے تھے اور اس میں نہ کر کے امت پر رحمت و سولت کرنا مقصد تھا، کیونکہ اگر آپ رمضان میں عمرہ کر لیتے تو ساری امت اس سنت پر عمل کرنے کے لئے بڑھ چڑھ کر حصہ لیتی، اس طرح عمرہ اور روزے میں جمع کرنا مشکل ہو جاتا، آپ نے بست سی پسندیدہ عبادتوں کو مخفی اس لئے چھوڑ دیا ہے کہ کہیں امت کا اس پر عمل کرنا دشوار نہ ہو جائے۔

آپ سے سال میں ایک عمرہ سے زائد کرنا ثابت نہیں ہے اور اس میں بھی کوئی اختلاف نہیں کہ ہجرت کے بعد سنہ ۱۴ ہجری کے علاوہ آپ نے کوئی حج نہیں کیا۔

جب حج کی فرضیت نازل ہوئی تو بیکری کی تاخیر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حج کے لئے تیار ہو گئے کیونکہ حج سنہ ۹ ہجری یا ۱۰ ہجری میں فرض ہوا، اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿وَأَتَيْنَا الْفَجَّ وَالْعُمَرَةَ لِلَّهِ﴾

حج اور عمرہ کو اللہ کے لئے پورا کرو۔

یہ آیت سنہ ۲ ہجری میں نازل ہوئی لیکن جیسا کہ صاف ظاہر ہے اس سے فرضیت حج ثابت نہیں ہوتی، اس میں صرف اس قدر فرمایا ہے کہ جب حج و عمرہ کی نیت گرلو تو اسے پورا کرو۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حج کا عزم فرمایا اور لوگوں کو معلوم ہوا تو سب نے تیاریاں شروع کر دیں تا کہ آپ کا شرف میت حاصل کریں، مدینہ کے مضافاتی علاقے کے لوگوں کو جب یہ خبر پہنچی تو وہ بھی گروہ در گروہ اسی مقصد سے آنا شروع ہو گئے، راستے میں بھی لوگوں کی جماعتیں جو حد شمارے خارج تھیں، شریک قافلہ ہوتی گئیں، آگے پیچھے، دائیں، بائیں، حد نظر تک خلقت نظر آرہی تھی۔

مدینہ سے آپ ۲۲ ذی القعده کو ظریکی چار رکعت نماز پڑھ کر روانہ ہوئے، روائی سے قبل ایک خطبہ دیا، جس میں احرام اور اس کے واجبات و سنن کی تعلیم دی، پھر اندر تشریف لے گئے، تیل لگایا، کنگھی کی، لفگی باندھی، چادر اوڑھی اور مقام ذو الحلیفة پہنچ کر عصر کی دو رکعت نماز پڑھی پھر رات بھر یہیں قیام فرمایا، یہاں آپ نے پوری پانچ نمازوں پڑھیں، عصر، مغرب، عشاء اور دوسرے دن فجر اور ظہر تمام ازواج طہرات ہمراہ اور رفق سفر تھیں، ایک ایک کر کے آپ سب کے یہاں تشریف لے گئے، جب احرام باندھنے کا ارادہ کیا تو دوسرا غسل کیا، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن

اور سر پر خوبیوں کا ایسا حکم کہ آپ کی ڈاڑھی اور مانگ میں عطر کے اثرات نظر آرہے تھے، جسے آپ نے دھیا نہیں، پھر چادر اور لٹنی سے احرام باندھا پھر ظہر کی در رکھیں پڑھنے کے بعد محلے پر بیٹھے ہی حج و عمرہ کے لئے باواز بلند تکمیر کی، اس وقت آپ سے یہ منقول نہیں کہ آپ نے احرام کے لئے الگ سے دو رکھیں پڑھیں ہوں۔

احرام سے پہلے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اوتھوں کو ہار پسنا دیا تھا اور کوہاں کو دائیں طرف سے چیر دیا تھا ایسا تک کہ خون رنسے لگا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت حج قرآن کا احرام باندھا تھا جس کے ثبوت میں میں سے زیادہ حدیثیں آئی ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کے بالوں کو مغلی وغیرہ لگا کر اس طرح چپکالیا تھا کہ بکھرنہ سکیں۔ پھر محلے پر بیٹھ کر تلبیہ فرمایا، پھر اوٹی پر سوار ہو کر حج و عمرہ اور کبھی صرف حج کا تلبیہ کرتے کیوں کہ عمرہ حج کا ایک جزء ہے، اس وجہ سے بعض لوگ آپ کے حج کو قرآن کرتے ہیں، بعض حج تمعن کرتے اور بعض افراد کرتے ہیں۔ ابن حزم کا یہ قول کہ آپ نے ظہر سے پہلے احرام باندھا تھا، وہم ہے، صحیح بات یہ ہے کہ آپ نے ظہر کے بعد احرام باندھا تھا، چنانچہ کسی سے بھی ظہر سے پہلے احرام باندھنا منقول نہیں، پتہ نہیں یہ کیسے ان کو دھوکہ ہو گیا۔

پھر آپ نے ان الفاظ سے تلبیہ کیا :

«لَبَيِّكَ اللَّهُمَّ لَبَيِّكَ، لَبَيِّكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَيِّكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ، وَالْمُلْكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ»

اے اللہ حاضر ہوں، حاضر ہوں، تیرا کوئی شریک نہیں، میں حاضر ہوں، ہر طرح کی تعریف اور نعمتیں تیرے ہی لئے ہیں، حکومت بھی تیری ہی ہے، تیرا کوئی ساجھی نہیں۔

یہ تلبیہ آپ نے باواز بلند کیا ہیں تک کہ تمام صحابہ نے اسے سن لیا، آپ نے حسب فرمان پاری تعالیٰ انہیں یہ حکم دیا کہ وہ بھی بلند آواز سے تلبیہ کیں۔

یہ سفر حج آپ نے سواری پر کیا، جس پر کجا وہ رکھا ہوا تھا۔ کجا وہ اور ہودج وغیرہ میں بیٹھنے پر علماء میں قدرے اختلاف ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو حج کی تینوں قسموں، قرآن، تمعن، افراد جس کا وہ چاہیں،

احرام باندھنے کا اختیار دے دیا تھا، پھر کہ سے قریب ہونے کے وقت قربانی کا جانور ساتھ نہ رکھنے والے حضرات کو حکم دیا کہ عمرہ کر کے احرام کھول دیں اور حج قرآن کی نیت ختم کر دیں، پھر مرودہ کے پاس چینچ کر اس کو لازمی قرار دے دیا۔

مقام شرف میں حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی الہیہ اسماء بنت عمیس کے یہاں پچھے پیدا ہوا یہ نبومولود حضرت محمد بن ابو بکر تھے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حکم دیا کہ غسل کر لیں، سفر جاری رکھیں اور احرام باندھ لیں اور تلبیہ کہتی رہیں۔

اس واقعہ سے تین چیزیں ثابت ہوئیں، حرم کے لئے غسل جائز ہے، ایام حیض میں عورت غسل کر سکتی ہے، ایام حیض میں عورت احرام باندھ سکتی ہے۔

پھر آپ لبیک کا مذکورہ ترانہ پڑھتے ہوئے آگے بڑھے اور صحابہ کرام بھی قدرے کی دزیادتی کے ساتھ اس کو دہراتے رہے لیکن آپ نے کسی پر نکرنا فرمائی۔

مقام روحاء میں جب یہ قافلہ پہنچا تو آپ نے ایک زخمی نیل گائے دیکھی، آپ نے صحابہ سے فرمایا اسے چھوڑ دو ممکن ہے اس کا مالک آجائے، اتنے میں وہ آگیا اور اس نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپ کو پورا اختیار ہے، پھر آپ نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو حکم دیا تو انسوں نے سب میں تقسیم کر دی۔

اس واقعہ سے ثابت ہوتا ہے کہ حرم غیر حرم کا شکار کیا ہوا جانور کھا سکتا ہے۔ بشرطیکہ اس کے لئے شکار نہ کیا گیا ہو، یہ بھی معلوم ہوا کہ شکار کی ملکیت کے لئے صرف اثبات صحیح ہے۔

پھر جب آپ مقام اٹھایے جو کہ رویشہ اور عرج کے درمیان والا علاقہ ہے، پچھے تو ایک درخت کے سایہ میں ایک ہرن دھماںی دیا جو تیر سے زخمی تھا، آپ نے وہاں ایک شخص کو کھڑے ہو جانے کا حکم دیا تا کہ کوئی نقصان نہ پہنچا سکے، ہرن اور نیل کے درمیان فرق کا سبب یہ تھا کہ یہاں اس کا علم نہ تھا کہ شکار کرنے والا غیر حرم ہے۔

پھر آپ مقام عرج پچھے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر کی سواری ایک ہی تھی، اتنے میں حضرت ابو بکر کا غلام بغیر اونٹ کے پہنچا تو انسوں نے دریافت کیا کہ اونٹ کھاں ہے تو اس نے کہا کہ گم ہو گیا تو حضرت ابو بکر نے کہا ایک ہی اونٹ تھا اسے بھی گم کر دیا، پھر اس کی پٹائی کرنے لگے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسکراتے ہوئے فرمایا ”دیکھو یہ حالت احرام میں کیا کر رہے ہیں۔“

پھر آپ وہاں سے چل کر مقام ابواء پر پہنچے تو حضرت صعب بن جثامة نے آپ کی خدمت میں نیل گائے کی ران پیش کی تو آپ نے اسے یہ کہہ کرو اپس کر دیا کہ ہم اسے محض محرم ہونے کی وجہ سے لوٹا رہے ہیں۔

جب آپ وادی عسفان کے پاس سے گزرے تو حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے دریافت فرمایا یہ کون سی وادی ہے تو انہوں نے عرض کیا، وادی عسفان ہے تو آپ نے فرمایا اس وادی سے حضرت ہود اور حضرت صالح سرخ اوتھوں پر بیٹھ کر گزرے ہیں تاکہ حج بیت اللہ سے مشرف ہوں، امام احمد نے اسے روایت کیا ہے۔

جب آپ مقام سرف پر پہنچے تو حضرت عائشہ کو ماہواری شروع ہو گئی۔ آپ نے اس جگہ صحابہ کرام سے فرمایا، جس شخص کے پاس قربانی کا جانور نہ ہو تو اس کو چاہیے کہ وہ صرف حمرہ کا احرام باندھے (یعنی عمرہ کرنے کے بعد حلال ہو جائے) اور جس شخص کے پاس قربانی کا جانور ہو تو وہ یہ نہ کرے، یہ اختیار میقات کے پاس والے اختیار سے بڑھ کر تھا، پھر جب آپ مکہ مکرمہ پہنچ گئے تو جن کے پاس قربانی کا جانور نہ تھا، انہیں لازمی طور پر حکم دے دیا کہ اسے عمرہ میں تبدیل کر دیں اور عمرہ کے بعد حلال ہو جائیں، اور جس کے پاس جانور ہو تو وہ احرام میں رہیں، حضرت سراقو بن مالک نے سوال کیا کہ یہ حکم صرف اسی عمرہ کے ساتھ خاص ہے یا یہ مشکل کے لئے، تو آپ نے فرمایا کہ یہ مشکل کے لئے ہے۔

پھر آپ مقام ذی طوی (جو زاہر کے کنوں سے مشہور ہے) پر پہنچے، وہاں چار ذی الحجه اتوار کی شب گزاری اور فجر کی نماز ادا کر کے غسل فرمایا اور مکہ مکرمہ کے لئے روانہ ہو گئے، کہ میں آپ جو نے متصل بلند کھائی میں دن کے وقت داخل ہوئے، لیکن عمرہ کے موقع پر آپ نیشنی علاقے سے داخل ہوئے تھے، پھر آپ آگے بڑھے اور چاشت کے وقت مسجد میں داخل ہوئے۔

امام طبری نے ذکر کیا ہے کہ آپ باب عبد مناف سے جسے باب بنی شیبہ کہا جاتا ہے، داخل ہوئے تھے، امام احمد فرماتے ہیں کہ آپ جب دارِ لعل سے داخل ہوئے تو بیت اللہ کو سامنے کر کے دعا فرماتے، امام طبری نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ جب آپ بیت اللہ کو دکھتے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ زِدْ هَذَا الْبَيْتَ تَشْرِيفًا، وَتَعْظِيمًا، وَذُكْرِيًّا، وَمَهَابَةً»

اسے اللہ اس گھر کو اور زیادہ عزت و عظمت اور بزرگی اور رعب عطا فرمایا۔

ایک اور مرسل روایت میں یہ مذکور ہے کہ آپ بیت اللہ کو دیکھ کر ہاتھ اٹھاتے، اللہ اکبر کہتے اور یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ، حَيَّنَا رَبَّنَا بِالسَّلَامِ، اللَّهُمَّ زِدْ هَذَا النَّبِيَّتَ تَشْرِيفًا وَتَعْظِيْمًا وَتَكْرِيْمًا وَمَهَابَةً وَزِدْ مَنْ حَجَّةً، أَوْأَغْتَمِرْهُ تَكْرِيْمًا وَتَشْرِيفًا وَتَعْظِيْمًا وَبَرَّا»

اے اللہ تو سلام ہے اور بھی سلامتی ہے، ہمیں سلامتی دے، اے اللہ اس گھر کو اور زیادہ عزت، عظمت، کرامت اور رعب دے، اور جو اس کا حج یا عمرہ کرے اسے بھی عزت، کرامت، عظمت اور نیکی عطا کر۔

جب آپ مسجد حرام میں داخل ہوئے تو بیت اللہ کے پاس تشریف لائے اور تحيۃ المسجد نہیں پڑھی کیونکہ یہاں طواف ہی تھیۃ المسجد ہے، جب حجر اسود کے بال مقابل ہوئے تو اسے بوسہ دیا اور کوئی مراحت نہ فرمائی اور نہ رکن یہاں کی طرف بڑھے اور نہ ہاتھ اٹھا کر اشارہ کیا، اور نہ آپ نے یہ کہا کہ طواف سے میری یہ نیت ہے اور نہ اس سے پسلے اللہ اکبر کہا، اور نہ حجر اسود کی طرف پورے جسم کو سامنے کیا پھر مژ کراس کو اپنی داہنی طرف کیا ہو، بلکہ اس کے سامنے آگر بوسہ لیا پھر دائیں جانب چلے، اس وقت آپ باب کعبہ کے پاس یا میزاب کے نیچے یا کعبہ کی پشت پر یا گوشوں کے پاس کھڑے ہو کر کوئی مخصوص دعا نہیں فرمائی اور نہ طواف کے دوران کوئی ممکن دعائیں مخصوص فرمائیں، البتہ دونوں رکن کے درمیان آپ سے یہ دعا پڑھنا ثابت ہے :

﴿رَبَّنَا إِنَّا إِنَّا فِي الدُّنْيَا كَا حَسَنَةٍ وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ وَفَقَاءَ عَذَابَ النَّارِ﴾

[البقرة: ۲۰۱]

اے ہمارے رب ہمیں دنیا میں بھی بھلانی دے اور آخرت میں بھی بھلانی دے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچا۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے طواف کے تین چکروں میں رمل کیا یعنی چھوٹے چھوٹے قدم رکھتے ہوئے چلے اور اضطراب کیا یعنی داہنا موئڈھا کھول کر بائیں موئڈھے پر چادر ڈالدی، اسی طرح داہنا کندھا کھلا ہوا اٹھا اور بیاں ڈھکا ہوا، آپ جب حجر اسود کے سامنے ہوتے تو اس کی طرف اشارہ کرتے اور اسے خمار اعصار سے چھو کر اسے بوسہ دیتے تھے۔

آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے رکن یمانی کا بھی اسلام کیا ہے لیکن بوسہ دینا ثابت نہیں ہے اور نہ اسلام کے بعد ہاتھ کو بوسہ دینا ثابت ہے۔ آپ سے جر اسود کو بوسہ دینا ثابت ہے اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے اس کا ہاتھ سے اسلام کیا ہے یعنی اس کو ہاتھ سے چھو کر ہاتھ کو بوسہ لے لیا ہے، اور یہ بھی ثابت ہے کہ اسے عصاء سے چھوا ہے، اس طرح یہ کل تین صورتیں ثابت ہیں۔

امام طبرانی نے ایک معتبر حوالے سے ذکر کیا ہے کہ آپ جب رکن یمانی کو چھوتے تو بسم اللہ و اللہ اکبر کہتے تھے اور جب جر اسود کے پاس پہنچتے تو اللہ اکبر کہتے تھے اور جر اسود اور رکن یمانی کے علاوہ کسی اور حصہ کو چھوٹا ثابت نہیں۔

جب آپ طواف سے فراغ ہوئے تو مقام ابراہیم کے پیچے آئے اور یہ آیت پڑھی۔

﴿وَأَنْجَحْدُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّي﴾ [البقرة: ١٢٥]

مقام ابراہیم کو مصلی بنا لیجئے۔

پھر دو رکعت نماز پڑھی، پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ الکافرون اور دوسری رکعت میں سورہ اخلاص تلاوت فرمائی، ان آیات سے یہ مراد تھی کہ یہ تمام کام اللہ ہی کے لئے ہے، نماز سے فارغ ہونے کے بعد جر اسود کے پاس تشریف لائے اور اس کا بوسہ لیا، پھر سامنے کے دروازے سے صفا کی طرف کل آئے اور قریب ہو کر یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی :

﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَابِ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٥٨]

صفا اور مروہ اللہ کی نشانیاں ہیں۔

پھر فرمایا :

«أَبْدَأْ يَمَّا بَدَأَ اللَّهُ يَهُ»

میں بھی اس سے شروع کرتا ہوں جس سے اللہ نے شروع کیا۔

پھر کوہ صفا پر چڑھ کر بیت اللہ کی طرف رخ کیا اور اللہ اکبر کہہ کر یہ دعا پڑھی :

«إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُنْكَرُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ، أَنْجَزَ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزَمَ  
الْأَخْزَابَ وَحْدَهُ»

اللہ واحد کے سوا کوئی خدا نہیں، اس کی عملداری ہے، اسی کے لئے ستائش ہے اور وہی ہرجیز

پر قادر ہے، اللہ واحد کے سوا کوئی خدا نہیں، اس نے اپنا وعدہ پورا کیا، اپنے بندہ کو فتحیاب کیا اور تمام جماعتوں کو تھا فلکت دی۔

اس طرح تین مرتبہ یہ دعائیں پھر سی کرتے ہوئے مروہ کی طرف چلتے، شیب میں چینچ کر دوڑنے لگے جب وادی سے نکل آئے تو معمول کے مطابق چلنے لگے۔

جب مروہ پہنچے تو اس پر چڑھ کر بیت اللہ کا رخ کر کے اللہ تعالیٰ کی تکبیر و توحید بیان کی اور جو صفا پر دعائیں کی تھیں، یہاں پر بھی کیں۔

جب صفا مروہ کی سی سے فارغ ہو گئے تو ان تمام لوگوں کو جن کے ہمراہ قربانی کے جانور نہ تھے، ہدایت کی کہ اب احرام اتار دیں اور پوری طرح سے حلال ہو جائیں کیونکہ عمرہ کے ارکان پورے ہو گئے اور آٹھویں ذی الحجه تک اسی طرح رہیں اور چونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قربانی کا جانور تھا اس لئے اپنی نسبت فرمایا اگر پہلے سے یہ معلوم ہوتا تو قربانی کا جانور ساتھ ہرگز نہ لاتا اور صرف عمرہ کا احرام باندھتا، اسی جگہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بال منڈوانے والوں کے لئے تین مرتبہ اور بال چھوٹے کرنے والوں کے لئے ایک مرتبہ دعاء مغفرت فرمائی۔

ازواج مطہرات نے احرام کھول دیا تھا لیکن حضرت عائشہ ماہواری کی مجبوری کی وجہ سے ایسا نہ کر سکیں۔

آپ نے ان تمام لوگوں کو جن کے ساتھ قربانی کے جانور تھے، احرام میں باقی رہنے کا حکم دیا اور جن کے ساتھ نہیں تھا انہیں احرام کھولنے کا حکم دیا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ مکرمہ میں چار دن قیام کے دوران نماز قصر ادا فرماتے رہے اور جعرات کے دن چاشت کے وقت مسلمانوں کے ساتھ منی تشریف لے گئے جنہوں نے احرام کھول دیا تھا، وہ اپنے گھروں سے صحیح کا احرام باندھ کر نکلے، اس وقت وہ مسجد حرام نہیں گئے، جب آپ منی پہنچے تو وہاں ظہرو عصر کی نماز ادا کی اور وہیں شب گذاری، جب صحیح ہوئی تو عرفات کو روانہ ہوئے اور شب کا راستہ اختیار فرمایا، صحابہ کرام میں سے بعض تلبیہ کہہ رہے تھے اور بعض تکبیر، آپ دونوں کو سن رہے تھے مگر کچھ نہ کہتے تھے۔

عرفات کے مشرقی حصہ میں مقام نمرہ کے پاس آگئے تھے، خیبر نصب کر دیا گیا، اس میں آپ نے قیام فرمایا، سورج ڈھلنے کے بعد قصواء اوثنی پر سوار ہو کر وادی عزہ کے نیشنی حصہ تک گئے۔

اسی مقام سے سواری ہی پر بیٹھے ایک عظیم الشان خطبہ دیا اس میں آپ نے اسلامی اصول و قواعد کی وضاحت کی اور جاہلی رسم و رواج کی تردید فرمائی، جان و مال، عزت و آبرو کی حرمت کا اعلان فرمایا، جسے دوسرے اہل مذاہب نے بھی تسلیم کیا تھا۔

اسی خطبہ میں جاہلی معاملات اور سود کے خاتمه کا اعلان فرمایا، اور عورتوں کے ساتھ حسن سلوک کی تائید فرمائی، ان کے حقوق اور فرائض کو بتایا اور یہ بتایا کہ خوراک اور پوشک ان کا حق ہے لیکن اس کی کوئی تحسین و تجدید آپ نے نہیں فرمائی، شوہر کو آپ نے یہ اجازت دی کہ اگر بیوی اس کی اجازت کے بغیر کسی مرد کو گھر میں داخل کرے تو اسے مار سکتا ہے۔

اس خطبہ میں آپ نے امت کو تمک بالقرآن کا حکم دیا اور بتایا کہ جب تک مسلمان قرآن کو تھامے رہیں گے، مگر اہ نہیں ہوں گے، پھر آپ نے فرمایا کہ صحابہ سے رسول کے متعلق پوچھا جائے گا اور دریافت کیا کہ وہ کیا جواب دیں گے اور کس چیز کی گواہی دیں گے؟ صحابہ نے عرض کیا کہ ہم گواہی دیں گے کہ پیشک آپ نے رسالت کا حق ادا فرمادیا اور امت کو نصیحت فرمائی، احکام اسلام، حسن و خوبی پہنچا دیئے تو اس پر آپ نے آسمان کی طرف انگلی اٹھائی اور تین مرجب اللہ تعالیٰ کو گواہ بنایا اور صحابہ کرام کو حکم دیا کہ جو موجود ہیں وہ غیر موجود تک آج کی بات پہنچا دیں، اس موقع پر آپ نے ایک ہی خطبہ دیا، درمیان میں بیٹھے نہیں۔

جب آپ نے خطبہ فتح کیا تو حضرت بلال کو اذان دینے کا حکم دیا چنانچہ اذان اور اقامت ہوئی پھر آپ نے سری قراءت سے ظہر کی دو رکعت ادا کی اور یہ جمع کادن تھا، اس سے یہ معلوم ہوا کہ مسافر پر جمع کی نماز فرض نہیں پھر دوبارہ اقامت ہوئی اور آپ نے عصر کی بھی دو رکعتیں ادا فرمائیں، آپ کے ہمراہ اہل مکہ بھی تھے، انہوں نے بھی قصر اور جمع کر کے نماز ادا کی اور اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ سفر قصر میں مسافت کی تعداد متعین نہیں۔

جب آپ نماز سے فارغ ہو گئے تو میدان عرفات ہی میں پہاڑ کے دامن میں چٹانوں کے پاس قبلہ رخ سواری ہی پر اس طرح کھڑے ہوئے کہ جمل مشاہد آپ کے سامنے تھا اور سورج غروب ہونے تک دعا و گریہ زاری میں مصروف رہے اور لوگوں کو حکم دیا کہ وادی عرنہ سے ہٹ جائیں، اور مزید فرمایا کہ عرفات پورے کا پورا جائے وقوف ہے اور لوگوں کو حکم دیا کہ وہ اپنے اپنے مشاعر میں ٹھہرے رہیں اور وہیں وقوف کریں کیونکہ یہ حضرت ابراہیم کی میراث ہے۔

دعاوں میں آپ اپنا ہاتھ سینے تک اٹھا لیتے تھے جس طرح کوئی مسکین کھانا مانگ رہا ہو، اس موقع پر ارشاد فرمایا کہ ”بہترن دعاء رفاقت کی دعا ہے۔“

رفاقت میں آپ کی دعاوں میں سے یہ دعائیں منقول ہیں :

«اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَسْمَعُ كَلَامِي، وَتَرَى مَكَانِي، وَتَعْلَمُ سِرِّي، وَعَلَانِيَّتِي  
وَلَا يَخْفَى عَلَيْكَ شَيْءٌ مِّنْ أَمْرِي أَنَا الْبَائِسُ الْفَقِيرُ، الْمُسْتَغْيِثُ الْمُسْتَجِيرُ،  
الْوَاجِلُ الْمُشْفِقُ، الْمُقْرِئُ الْمُعْتَرِفُ بِذُنُوبِهِ أَسْأَلُكَ مَسَأَةَ الْمِسْكِينِ، وَأَبْتَهِلُ  
إِلَيْكَ ابْتِهَالَ الْمُذْنِبِ الدَّلِيلِ، وَأَدْعُوكَ دُعَاءَ الْخَائِفِ الْضَّرِيرِ مِنْ  
خَضَعَتْ لَكَ رَقْبَتُهُ، وَفَاضَتْ لَكَ عَيْنَاهُ وَذَلَّ جَسَدُهُ، وَرَغِمَ أَنْفُهُ لَكَ،  
اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلِنِي بِدُعَائِكَ رَبُّ شَقِيقًا، وَكُنْ بِي رَوْفًا رَحِيمًا يَا خَيْرَ  
الْمَسْئُولِينَ وَيَا خَيْرَ الْمُغْطِيْنَ»

اللہ تو ہی میری بات سنتا ہے، میرے مقام کو دیکھتا ہے، میرے ظاہر و باطن کو جانتا ہے، تجھ سے میرا کوئی معاملہ پوشیدہ نہیں، میں محتاج، مدد اور بناہ کا طالب ڈرنے والا اور گناہوں کا اعتراف کرنے والا ہوں، تجھ سے مسکین کی طرح مانگتا ہوں اور ذمیل و گنگار کی طرح عاجزی کرتا ہوں، ڈرنے والے کی طرح تجھے پکارتا ہوں، جس کی گردان تیرے سامنے جھکلی ہے، آنکھیں بہ رہی ہیں، جسم ذمیل ہے اور ناک خاک آلووہ ہے، مجھے دعا کے بعد محروم نہ فرمایا، اور میرے ساتھ شفقت و رحمت کا معاملہ فرمایا، اے بہترن مسؤول اور بہترن دینے والے (اسے طبرانی نے ذکر کیا ہے)۔

نیز آپ کی دعاوں میں یہ بھی ثابت ہے :

«اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ كَالَّذِي تَقُولُ، وَخَيْرًا مِمَّا تَقُولُ، اللَّهُمَّ لَكَ صَلَاتِي  
وَسُسْكِي وَمَحْيَايَيِ وَمَمَاتِي، وَإِلَيْكَ مَأْبِي، وَلَكَ رَبِّي تُرَاثِي، اللَّهُمَّ إِنِّي  
أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَوَسْوَسَةِ الصَّدَرِ، وَشَتَّاتِ الْأَمْرِ، اللَّهُمَّ إِنِّي  
أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَجِيئُ بِهِ الرِّيحُ»

اے اللہ تو ہی حمد کے لائق ہے جو ہم کہ سکتے ہیں اور ہمارے نطق و کلام سے بہتر ہے، اے اللہ میری نماز، میری قربانی اور میرا جینا مرنا تیرے ہی لئے ہے، اور تیری طرف ہی لوٹا ہے،

سب کچھ جمع کیا ہوا تیرے لئے ہے، اے اللہ عذاب قبر سے اور مل کے وسوسوں اور پر اگنہہ امور سے تیری پناہ چاہتا ہوں، اے اللہ میں اس شر سے جو آندھی لے کر آئے تیری پناہ چاہتا ہوں، (اسے تندی نے ذکر کیا ہے)۔

امام احمد نے حضرت عمرو بن شعیب کی حدیث سے نقل کیا ہے جو انسوں نے اپنے والد سے اور انسوں نے اپنے دادا سے روایت کی کہ عرفہ کے دن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زیادہ تریہ دعا تھی :

«إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ بِيَدِهِ الْخَيْرُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»

اے خدائے واحد جس کے سوا کوئی معبود نہیں، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی بادشاہی ہے اور اس کی حمد ہے، اس کے ہاتھ میں بھلائی ہے اور وہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔  
ان دعاؤں کی سند میں کچھ کمزوری ہے۔

اس مقام پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی :  
﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ يُغْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا﴾

[السادہ : ۲]

آج ہم نے آپ کا دین مکمل کر دیا اور آپ پر اپنی نعمت پوری کر دی اور دین اسلام آپ کے لئے پسند کر لیا۔

اس دوران ایک صحابی اپنی سواری سے گر کر جاں بحق ہو گئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں دو کپڑوں میں کفن دینے کا حکم فرمایا (یعنی احرام کی چادروں میں) اور ان کو خوشبوونہ لگائی جائے، ان کو پانی اور بیہری کے پتوں سے غسل دیا جائے اور ان کا چہرہ اور سرہ چھپایا جائے اور فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ان کو قیامت میں اس طرح لبیک کتے ہوئے اٹھائے گا۔

اس واقعہ سے بارہ احکام مستحب ہوتے ہیں :

- (۱) میت کو غسل دینا واجب ہے۔
- (۲) مرنے سے انسان ناپاک نہیں ہوتا، اگر ناپاک ہو جاتا تو غسل سے اس کی نجاست میں اضافہ ہی ہوتا۔

(۳) میت کو پانی اور بیری کے پتوں سے غسل دیا جائے۔

(۴) پاک چیزوں کی آمیزش سے پانی کی قوت طہوریت (صفائی) زائل نہیں ہوتی۔

(۵) حرم کو غسل دینا جائز ہے۔

(۶) حرم کو بھی بیری کے پتوں اور پانی سے غسل دیا جاسکتا ہے۔

(۷) میراث اور قرض دونوں سے تدفین و تعلقین مقدم ہے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے دونوں کپڑوں میں کفن دینے کا حکم دیا اور میراث اور قرض کے متعلق کچھ دریافت نہیں فرمایا۔

(۸) کفن میں دو کپڑوں پر اکتفا کرنا جائز ہے۔

(۹) حرم کو خوبصورگانا جائز نہیں۔

(۱۰) حرم کا سرچھپانا منع ہے۔

(۱۱) حرم کا چہروہ چھپانا منوع ہے، کچھ صحابہ کرام اس کے جواز کے قالل ہیں اور جو لوگ اس کی اباحت کے قالل ہیں ان ہی کے اقوال سے دلیل کپڑی ہے اور حدیث کے الفاظ «لَا تَحْمِرُوا وَجْهَهُمْ» یعنی اس کا چہروہ نہ چھپاؤ کو غیر محفوظ بتایا ہے۔

(۱۲) موت کے بعد بھی احرام باقی رہتا ہے۔

جب آنفاب غروب ہو گیا اور زردی بھی ختم ہو گئی اور غروب آفتاب میں کوئی شبہ نہیں رہا تو آپ عرفات سے چل پڑے اور حضرت اسامہ بن زید کو اپنے پیچھے بیٹھا لیا اور سینت و خاموشی سے چلتے رہے، ناقہ کی لگام اپنی طرف سکھیج لی بیساں تک کہ اس کا سر کجاوے کے قریب آگیا، اس موقع پر آپ فرم رہے تھے "اے لوگو! سکون و اطمینان سے چلو کیونکہ تیز چلانا نیکی نہیں ہے۔" آپ صلی اللہ علیہ وسلم مازین کے راستے سے واپس ہوئے اور نسب کے راستے سے عرفات تشریف لائے تھے۔

عید کے موقعوں پر بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہی سنت طیبہ تھی کہ آپ راستے بدل دیا کرتے تھے، پھر آپ نے چلنے کا وہ انداز اختیار کیا جسے (سیر عنق) کہتے ہیں۔ یعنی نہ بہت آہستہ نہ بہت تیز، جب آپ کو وسیع میدان نظر آتا تو ذرا تیز ہو جاتے اور جب کسی میلے پر چکختے تو اُنکی کی بگ قدرے ڈھیلی چھوڑ دیتے تاکہ وہ چڑھ جائے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سارے راستے میں مسلسل تبیہ کرتے رہتے تھے، راستے میں ایک جگہ آپ نے پیش اپ کر کے وضو فرمایا، حضرت اسامہ نے عرض کیا نماز پڑھنا ہے تو آپ نے فرمایا کہ "جائے نماز

آگے ہے۔ پھر آپ مزدلفہ پہنچے اور نماز کے لئے وضو کیا اور موزن کو اذان دینے کا حکم فرمایا اور اقامت کملوائی۔ پھر مغرب کی نماز ادا کی، نماز کے بعد لوگوں نے سامان اتارا اور سواریوں کو بیٹھایا۔ پھر دوبارہ اقامت کی گئی اور عشاء کی نماز ادا فرمائی، عشاء کے لئے اذان نہیں کی، مغرب و عشاء کے درمیان آپ نے کوئی نماز نہیں پڑھی۔

پھر آپ سو گئے یہاں تک صبح ہو گئی، اس رات آپ نے کوئی عبادت نہیں کی اور نہ عیدین کی راتوں میں آپ سے کوئی عبادت ثابت ہے، اس رات چاند ڈوبنے کے بعد آپ نے کمزور اہل و عیال کو جھر سے پہلے منی روائی کا حکم دے دیا اور ان کو تاکید فرمائی کہ آفتاب نکلنے سے پہلے کنکریاں نہ ماریں، جس میں یہ مذکور ہے کہ حضرت ام سلم نے جھر سے پہلے کنکری ماری وہ مغکر ہے۔ امام احمد نے اس کا انکار کیا ہے اور حضرت سودہ وغیرہ کی حدیثیں ذکر کرنے کے بعد فرمایا ہے کہ غورو قفر کرنے کے بعد ان حدیثوں میں ہمیں کوئی تعارض نہیں معلوم ہوا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے آفتاب نکلنے سے پہلے کنکری مارنے سے بچوں کو روک دیا کیونکہ اس کے لئے ان کا کوئی عذر نہیں، البتہ عورتوں کو آفتاب نکلنے سے پہلے کنکری مارنے کی اجازت اس عذر کی وجہ سے دے دی کہ بعد میں بھیڑ ہو جائے گی اور ان کے لئے اندیشہ ہو جائے گا، احادیث سے یہی ثابت ہے کہ یماری یا بیسھاپے کا عذر ہوتا آفتاب نکلنے سے پہلے کنکری مارنا جائز ہے، لیکن جو شخص طاقت و تدرستی رکھتا ہو اس کے لئے تقدیم جائز نہیں، حدیث سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ روائی میں جلدی چاند ڈوبنے کے بعد ہو گی، آدمی رات میں نہیں، اس کی تحدید کی کوئی دلیل نہیں۔

طلوع جھر کے بعد اول وقت میں نماز فجر ادا فرمائی اور اس کے لئے آذان و اقامت کی گئی، پھر سوار ہو کر مشرح رام کے پاس آئے اور قبلہ رخ ہو کر دعا و تضرع، تکبیر و تلیل و ذکر الہی میں مشغول ہو گئے حتیٰ کہ کافی روشنی ہوئی اور مزدلفہ کی اسی جگہ کھڑے ہو کر یہ فرمایا کہ پورا مزدلفہ و قوف کی جگہ ہے۔ پھر آپ مزدلفہ سے حضرت فضل بن عباس کو پیچھے سواری پر بیٹھا کر چلے اور راستہ بھر تلبیہ کئے رہے، اور حضرت اسامة بن زید قریش کی جماعت کے ساتھ ساتھ پیدل جا رہے تھے۔

یہیں راستے میں حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حکم دیا کہ رمی الجمار کے لئے سات کنکریاں چن لیں، جنہیں اسی رات پہاڑ سے نہیں توڑا تھا جس طرح آج کل لوگ لاعلمی میں کرتے ہیں اور نہ ہی رات میں چنی تھی، چنانچہ آپ انہیں اپنے ہاتھ میں اچھالنے لگے اور فرمانے لگے، ایسی ہی

نکریوں سے رہی کرو اور دین میں غلو کرنے سے بچو اور چھپلی قومیں دین میں غلو کرنے کی وجہ سے ہلاک ہوئیں۔

جب آپ وادیِ مصر میں پہنچے تو انہی کی رفتار تیز کر دی، آپ کا طریقہ یہ تھا کہ جب ان مقامات میں پہنچتے جہاں قوموں پر عذاب نازل ہوا ہے تو آپ تیزی سے نکل جاتے، اس جگہ اصحاب فیل پر عذاب نازل ہوا تھا جس کا واقعہ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں ذکر کیا ہے، اسی وجہ سے اس جگہ کا نام وادیِ مصر رکھا گیا، مصر یعنی روک رہنا اور اس جگہ ہاتھی کمک میں داخل ہونے سے رک گئے تھے۔

اسی طرح مقامِ حجر سے گزرتے ہوئے بھی آپ نے کیا تھا۔ مصر، منی اور مزدلفہ کے درمیان حد فاصل ہے اور دونوں میں سے کسی میں سے نہیں ہے، اس طرح "عمرہ" عرفات اور مشعر حرام کے درمیان حد فاصل ہے، اس طرح دو مشاعر کے درمیان ایک حد فاصل ہے جو نہ اس میں داخل ہے اور نہ اس میں۔

چنانچہ منیِ حرم میں داخل ہے اور مشعر بھی ہے، اور مصر حرم میں داخل تو ہے لیکن مشعر نہیں، اور مزدلفہ حرم بھی ہے اور مشعر بھی ہے، اور عربہ حل میں ہے اور مشعر نہیں ہے، اور عرفات حل میں داخل ہے اور مشعر بھی ہے۔

آپ جب منی پہنچے تو درمیانی راستے سے جمرہ عقبہ کے پاس آئے اور جمرہ کے سامنے وادی میں اس طرح کھڑے ہوئے کہ آپ کے باسیں اور منی آپ کے دائیں ہاتھ تھا، پھر طلوع آفتاب کے بعد سواری پر سے یکے بعد دیگرے سات نکریاں پہنچنیں، ہر نکری پر سمجھیر کتتے تھے اور لبیک کہنا بند کر دیا تھا، حضرت اسماء اور حضرت بلال آپ کے ساتھ ساتھ تھے، ایک انہی کی مہار تھاے تھے اور دوسرے دھوپ سے بچانے کے لئے کپڑا تانے ہوئے تھے، اس سے ثابت ہوا کہ حرم کیلئے دھوپ سے بچتا جائز ہے۔ پھر آپ منی والیں آئے اور ایک فضیح و بلیغ خطبہ دیا جس میں لوگوں کو قیامتی کے دن کی حرمت و عظمت اور فضیلت بیان فرمائی اور کہ مکرمہ کی تمام شریوں پر فضیلت سے آگاہ کیا اور حکم فرمایا کہ کتاب اللہ کے مطابق حکمرانی کرنے والوں کی احاطت کریں، مزید ارشاد فرمایا کہ مجھ (آپ صلی اللہ علیہ وسلم) سے مناسک حج سیکھ لیں، ممکن ہے کہ یہ آپ کا آخری حج ہو، پھر لوگوں کو حج کے سائل کی تعلیم دی اور مهاجرین اور انصار کو اپنے مرتبوں پر رکھا اور یہ حکم دیا کہ آپ کے بعد کفر کی طرف نہ لوٹیں اور ایک دوسرے کو قتل نہ کریں، آپ نے تبلیغِ احکام کا حکم دیا اور بتایا کہ "اکثر سننے والے بھول جاتے ہیں اور ان

سے سیکھنے والوں کو یاد رہتا ہے ”خطبہ میں آپ نے فرمایا کہ ” مجرم خود اپنے اوپر ظلم کرتا ہے۔“

ماہ جرین کو آپ نے قبلہ کے دائیں طرف اور انصار کو بائیں طرف اتارا، دوسرے لوگ ان کے ارد گرد تھے، اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے اندر اتنی قوت ساماعت پیدا کر دی تھی کہ اہل منی نے بھی اپنے اپنے گھروں میں آپ کا خطبہ سنایا۔

آپ نے خطبہ میں مزید فرمایا کہ ”اپنے رب کی عبادت کرو اور پانچوں نمازیں پڑھو اور مینے کے روزے رکھو، جب حکم دیا جائے تو اطاعت کرو اور اپنے رب کی جنت میں داخل ہو جاؤ۔“

پھر آپ نے لوگوں کو الوداع کیا تو لوگ کہنے لگے یہ مجتہ الوداع ہے، پھر آپ منی میں قربانی کے مقام پر تشریف لے گئے چنانچہ وہاں تریسٹھ اونٹ ذبح کئے، اونٹ کو کھڑا رکھ کر اور اس کی اگلی بائیں نائگ باندھ کر آپ نے نحر کیا، زندگی کے سال کے مطابق تریسٹھ اونٹ ذبح کرنے کے بعد سو میں سے بقیہ اونٹوں کو ذبح کرنے کے لئے آپ نے حضرت علی کو حکم دیا اور ان کے جھول، کھال اور گوشت کو مسکینوں میں تقسیم کر دیا، قصاب کو اجرت میں قربانی کی کوئی چیز دینے سے منع فرمادیا اور بتایا کہ ہم اسے اپنے پاس سے اجرت دیں گے، پھر فرمایا کہ جو چاہے قربانی میں سے کاٹ کر لے جائے۔

اس موقع پر اگر کوئی یہ سوال کرے کہ تمین میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حج کے موقع پر سات اونٹ ذبح کئے تو اسکی تین طرح سے توجیہ کی جا سکتی ہے۔ اول یہ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ہاتھ سے سات سے زیادہ اونٹ ذبح نہیں کئے اور باقی تریسٹھ اونٹ ذبح کرنے کا کسی اور کو حکم دے دیا تھا، جب تریسٹھ اونٹ ذبح ہو گئے تو سو کا عدد پورا کرنے کے لئے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو مأمور فرمایا اور اس جگہ سے پلے گئے۔

دوسرے یہ کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ نے صرف سات ہی اونٹ ذبح کرتے ہوئے دیکھا اور حضرت جابر نے تمام اونٹوں کو دونوں حضرات نے اپنے اپنے مشاہدے کے مطابق تعداد کا ذکر کیا ہے۔ تیسرا یہ کہ پہلے آپ نے سات اونٹ ذبح کئے پھر آپ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے مل کر کیے بعد دیگرے تریسٹھ اونٹ ذبح کئے جیسا کہ غرفہ بن حارث کندی کا بیان ہے کہ انہوں نے اس دن نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ پرچھے کا اور پری حصہ تھا ہے ہوئے ہیں اور حضرت علی کو نچلا حصہ پکڑنے کا حکم دیا اور ان دونوں نے مل کر جانور ذبح کئے، تریسٹھ کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے سو تک ذبح کئے جیسا کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے، واللہ اعلم۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کسی سے یہ منقول نہیں کہ حدی اور قربانی ایک ساتھ کی جائے، اس موقع پر حدی ہی قربانی ہے، منی میں جو جانور ذبح کیا جائے وہ حدی ہے اور دوسری جگہ جوندھ کیا جائے وہ قربانی ہے۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت میں یہ مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ازواج مطہرات کی طرف سے قربانی کی تو اس سے مراد حدی ہے، اس لئے وہ بھی مقتضع تھیں جن پر حدی واجب تھی جوان کی طرف سے آپ نے ذبح فرمایا۔

لیکن یہاں یہ اٹکال ہے کہ اہمات المومنین کی تعداد نو تھی اور گائے صرف سات افراد کے لئے کافی ہے تو اس کے متعلق حدیث میں تین الفاظ آئے ہیں، ایک یہ کہ ان کے درمیان ایک گائے ذبح کی دوسرا یہ کہ ان کی طرف اس دن گائے کی قربانی پیش کی تیسرا یہ ہے کہ ہمارے پاس قربانی کے دن گائے کا گوشت لائے، میں نے دریافت کیا یہ کیا ہے، جواب ملا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ازواج مطہرات کی طرف سے ذبح کیا ہے۔

ایک گائے اور اونٹ میں کتنے افراد شریک ہو سکتے ہیں، اس سلسلہ میں اختلاف ہے، ایک قول ہے کہ سات آدمیوں کی طرف سے درست ہے، ایک قول دس کا بھی ہے، یہ اسحاق کا قول ہے۔ مختلف حدیثوں کا ذکر کر کے المام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ ان احادیث کی تین توجیہ کی جاسکتی ہیں۔ یا تو یہ کہا جائے کہ سات کی حدیثیں بکثرت اور صحت کے اعتبار سے زیادہ صحیح ہیں، یا یہ کہا جائے کہ نسبت کی تقسیم کے وقت اونٹ دس بکریوں کے برابر سمجھا جائے گا تاکہ تقسیم منصفانہ ہو لیکن قربانی اور ہدی میں صرف سات آدمیوں کی طرف سے درست ہونے کا حکم ایک شرعی قاعدے اور اندازے کی بنا پر ہے، یا یہ کہا جائے کہ یہ اندازے اختلاف زمان و مکان یا اونٹ کے سبب مختلف ہو جاتے ہیں، واللہ اعلم۔

آپ نے منی کے ذبح میں جانور ذبح کیا اور یہ فرمایا کہ پورا منی کا علاقہ جائے قربانی ہے اور کہ کی گھیاں راست اور مخربوں ہیں، یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ خرصرف منی کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ کہ مکرمہ میں جماں بھی قربانی کرو جائے، جائز ہے، جیسے آپ نے عرفات میں وقوف کر کے فرمایا کہ ہم نے یہاں وقوف کیا لیکن سارا میدان عرفات جائے وقوف ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منی میں عرض کیا گیا کہ کیا یہاں آپ کے لئے پہلے سے کوئی خیر

وغیرہ لگایا جائے تاکہ گرمی سے حفاظت ہو سکے تو آپ نے اجازت نہ دی اور فرمایا کہ منی میں جو پلے جمال پہنچ گیا، وہ اس جگہ کا حقدار ہو گیا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ منی تمام مسلمانوں کی مشترکہ سرزین ہے اور جو جس جگہ پہلے پہنچ جائے، اس کا حقدار ہے لیکن وہ جگہ اس کی ملکیت ہرگز نہیں البتہ روانگی تک اس کے قبضہ میں رہے گی۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم قربانی سے فارغ ہو گئے تو جام کو بلا یا اور سر کا حلق کرایا، جام سے آپ نے فرمایا ”اے معمتنیرے ہاتھ میں استرا ہے اور ہم نے اپنے کان کی لو تیرے حوالے کر دی ہے تو انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! خدا کی قسم یہ تو مجھ پر اللہ تعالیٰ کی نعمت ہے اور اس کا بڑا احسان ہے، آپ نے فرمایا : ہاں ایسی صورت میں میں تمہارے لئے اقرار کرتا ہوں“ اسے امام احمد نے ذکر کیا ہے، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جام سے فرمایا کہ شروع کرو اور اپنی دائیں جانب کی طرف اشارہ فرمایا، جب وہ فارغ ہوا تو آپ نے اپنے پاس والوں پر وہ بال تقسیم فرمادیئے پھر حلاق کو اشارہ کیا تو اس نے بائیں طرف کا حلق کیا، پھر آپ نے دریافت فرمایا، ابو علیہ یہاں ہیں، چنانچہ وہ بال ان کو عطا فرمادیئے۔

اس موقع پر آپ نے سرمنڈادا نے والوں کے لئے تین بار اور چھوٹے کرنے والوں کے لئے ایک بار دعائے مغفرت فرمائی، اس سے اس بات کا علم ہوتا ہے کہ حلق حج کی ایک عبادت ہے، صرف ممنوعات سے آزادی کا ایک ذریعہ نہیں۔

**طواف افاضہ :** پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ظہر سے قبل سوار ہو کر کہ مکرمہ کی طرف تشریف لے گئے اور طواف افاضہ کیا اور یہی آپ کا طواف زیارت بھی تھا، اس موقع پر نہ تو کوئی دوسرا طواف کیا اور نہ سعی کی اور یہی درست ہے۔

طواف افاضہ اور طواف وداع دونوں میں آپ نے رمل نہیں کیا بلکہ صرف طواف تدوں میں رمل کا ثبوت ہے، پھر آپ زمزم کے پاس تشریف لائے اور وہاں لوگ پانی پی رہے تھے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر یہ اندیشہ نہ ہو تاکہ لوگ تم پر غالب آ جائیں گے تو میں خود اتر کر تمہارے ساتھ پانی پیتا، پھر صحابہ نے آپ کو ڈول میں پانی دیا، آپ نے کھڑے ہو کر پانی پیا۔

اس واقعہ پر بعض لوگوں نے کہا کہ کھڑے ہو کر پانی پینے سے ممانعت ایک استحبانی حکم ہے، بعض لوگوں کی رائے ہے کہ کھڑے ہو کر ضرور تاپینے کی اجازت ہے اور یہی زیادہ راجح ہے۔

صحیح میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جمۃ الوداع میں اپنے اوٹ پر سوار ہو کر طواف کیا، آپ چھتری سے جگرا سود چھور ہے تھے اور اسی حدیث میں ہے کہ تاکہ لوگوں کو رکھا سکیں اور لوگ آپ سے مسائل دریافت کر سکیں کیونکہ لوگوں نے آپ کو گھیر رکھا تھا اور یہ طواف وداع نہیں تھا کیونکہ آپ نے یہ رات میں طواف کیا تھا اور طواف قدوم بھی نہ تھا کیونکہ اس میں رمل نہ کیا تھا اور سواری پر سے رمل کا کوئی قائل نہیں ہے، اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم منی واپس آگئے۔

اس میں اختلاف ہے کہ آپ نے ظہر کی نماز منی میں ادا کی یا مکہ مکرمہ میں اور اس دن حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے ایک طواف اور ایک سعی کی اور یہ ان کے حج و عمرہ کے لئے کافی ہو گیا۔

حضرت صفیہ نے بھی اسی دن طواف کیا تو اس کے بعد وہ ماہواری میں جتنا ہو گیں تو انہیں طواف وداع کی طرف سے یہ طواف کافی ہو گیا، چنانچہ انہوں نے طواف وداع مستقل طور پر نہیں کیا۔ اس طرح عورت کے متعلق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ ہو گئی کہ اگر حج قران میں عورت کو طواف افاضہ سے قبل حیض آجائے تو اسے ایک طواف اور ایک سعی کافی ہے اور اگر طواف افاضہ کے بعد حیض آجائے تو یہ طواف طواف وداع کی جانب سے کافی ہے اور طواف وداع کرنے کی ضرورت نہیں۔

پھر منی واپس آ کر دہیں رات گذاری، جب صحیح ہوئی تو زوال آفتاب تک انتظار کیا، جب سورج ڈھل گیا تو جرات کی طرف پیدل تشریف لے گئے اور جہرہ اولی سے شروع کیا، جو مسجد خیفت سے متصل ہے، تیرے جہرہ تک ہر ایک پر سات سات سنکریاں پھینکیں، ہر سنکری پر تکمیر کرتے اور جب سات پوری ہو جاتیں تو ہاتھ انداز کرتے تھے، دعا اتنی طویل کرتے جتنی سورہ البقرہ پڑھی جاسکے لیکن تیرے جہرہ پر دعا نہیں فرمائی اور سنکریاں پھینکنے کے بعد ہی واپس آگئے، بعض لوگوں نے اس کی یہ وجہ بتائی کہ جگہ ننگ تھی، بعض لوگوں نے کہا کہ اس موقع کی دعا اس عبادت کا ایک حصہ ہے، اس لئے رمی سے فارغ ہونے کے بعد دعا کے کوئی معنی نہیں، بلکہ عبادت کے دوران ہی کی دعا افضل ہے۔

میرے دل میں ہیشہ اس بات کا کھٹکا رہا کہ آپ نماز ظہر سے قبل رمی کرتے تھے یا بعد میں، گمان غالب یہ ہے کہ آپ نماز سے قبل ہی رمی کرتے تھے کیونکہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ وغیرہ سے منقول ہے کہ جب سورج ڈھل جاتا تھا تب آپ رمی فرماتے تھے۔

## فصل (۳۰)

**آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے منی میں معمولات اور اسوہ حسنہ**

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حج کے دوران چھ مقابلات پر دعا کے لئے تھہرے، کوہ صفا پر، کوہ مرودہ پر، میدان عرفات میں، مزدلفہ میں، جمرہ اولی کے قریب اور جمرہ ثانیہ کے قریب۔ آپ نے منی میں دو خطبے دیئے، ایک قربانی کے دن جس کا ذکر ہو چکا ہے، دوسرا ایام تشریق کے درمیانی دن میں، یہیں پر حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے حاجیوں کو پانی پلانے کی غرض سے منی کے بجائے کہ میں رات گذارنے کی اجازت چاہی تو رحمت فرمادی، اس طرح اونٹوں کے چرواحوں نے منی سے باہر اپنے اونٹوں کے پاس رات گذارنے کی اجازت مانگی تو آپ نے انہیں بھی اجازت دے دی اور فرمایا کہ قربانی والے دن سکنکری مارلیں اور پھر بعد کے دنوں کی سکنکریاں کسی ایک دن میں اکٹھی مار لیں، اور یہ ان کے حق میں ایک رخصت تھی، امام مالک فرماتے ہیں کہ میرا خیال ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دو دنوں میں سے پہلے دن رمی کے لئے فرمایا، پھر وہ آخری دن رمی کریں۔

اس حدیث کے متعلق ابن عینیہ کا قول ہے کہ چرواحوں کو آپ نے رخصت دی ہے کہ ایک دن سکنکری مار لیں اور ایک دن چھوڑ دیں۔ ان مذکورہ دنوں طرح کے لوگوں کے لئے حدیث سے منی میں رات نہ گذارنے کی اجازت ملتی ہے لیکن سکنکریاں مارنا نہ چھوڑیں بلکہ تاخیر کر کے رات میں مار لیں یا دنوں کے بدلے ایک ہی دن سکنکری مار لیں۔

اگر کسی کو اپنے مال کے ضائع ہونے کا اندر شہ ہو یا کوئی میریض جو قافلے سے پھر جانے کا خوف رکھتا ہو یا منی میں رات گذارنے پر قادر نہ ہو، ایسے تمام لوگوں کے لئے رات گذارنی ضروری نہیں بلکہ ان سے یہ حکم ساقط ہو جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دو دن میں سکنکری مار کر جانے میں جلدی نہیں کی بلکہ تیسرا دن بھی رک کر پورے تین دن سکنکری ماری اور منگل کے دن ظہر کے بعد واوی محصب کی طرف روانہ ہوئے جو

بلندی پر واقع ہے، اور جہاں نبی کنانہ کا خیر تھا، وہاں حضرت ابو رافع نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے  
قبہ بیمار کھا تھا اور انہوں نے یہ کام از خود محض اللہ تعالیٰ کی توفیق سے کیا تھا، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
نے ان کو ایسا کرنے کا حکم نہ دیا تھا، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے وہاں ظہر، عصر، مغرب اور عشاء کی  
نمازیں ادا فرمائی اور سو گئے پھر اٹھ کر مکہ مکرمہ تشریف لے گئے اور سحری کے وقت طواف و داع فرمایا۔

اس رات حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے صرف عمرہ کرنے کی خواہش ظاہر کی تو آپ نے فرمایا بیت  
اللہ اور صفا و مروہ کا طواف کر لیتا ان کے حج و عمرہ کی طرف سے کافی ہو جائے گا، لیکن انہوں نے مستقل  
اور مکمل طور پر عمرہ کرانے پر اصرار کیا تو آپ نے ان کے بھائی کو حکم دیا کہ انہیں تعمیم سے عمرہ کرالیں،  
چنانچہ وہ بھی رات میں اس طرح سے عمرہ کر کے فارغ ہو کر اپنے بھائی کے ساتھ وادی مصب پہنچ گئیں،  
آپ نے دریافت فرمایا کہ کیا تم لوگ عمرہ سے فارغ ہو گئے، حضرت عائشہ نے جواب دیا کہ ہاں پھر آپ  
صلی اللہ علیہ وسلم نے قافلے کو رو انہ ہونے کا حکم فرمایا اور لوگ رو انہ ہو گئے، علماء کا اس میں اختلاف  
ہے کہ وادی مصب میں قیام سنت طیبہ ہے یا محض ایک اتفاقی قیام تھا، اس سلسلہ میں دو قول ہیں۔

## فصل (۳۱)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر جس سے واپسی کا طریقہ

بہت سے لوگوں کا خیال ہے کہ بیت اللہ کے اندر داخل ہوتا ج کی سنت اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع ہے، لیکن احادیث کے مجموع سے پتہ چلا ہے کہ آپ کسی حج یا عمرے کے موقع پر خانہ کعبہ میں داخل نہیں ہوئے البتہ فتح مکہ کے وقت اس میں داخل ہوئے تھے، اسی طرح ملتزم کے پاس کھڑے ہو کر فتح مکہ کے موقع پر دعائیں فرمائی تھیں، رہی ابو داؤد کی روایت جس میں عمرو بن شعیب روایت کرتے ہیں اپنے والد سے اور وہ اپنے والد سے کہ انہوں نے اپنا سید، چحو، بازو، اور ہتھیلہاں ملتزم پر رکھ کر پھر پھیلا کر دعا مانگی اور فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس طرح کیا تھا۔ اس میں یہ بھی احتمال ہے کہ آپ نے طواف وداع کے موقع پر ایسا کیا ہوا یا پھر طواف وداع کے علاوہ کیا ہوا، لیکن مجاهد وغیرہ فرماتے ہیں کہ مستحب یہ ہے کہ طواف وداع کے بعد ملتزم کے پاس تھوڑی دیر کھڑے ہو کر دعا کی جائے، حضرت عبد اللہ ابن عباس ملتزم کے درمیان کھڑے ہوتے تھے۔

صحیح بخاری میں ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نکلنے کا ارادہ کر رہے تھے تو حضرت ام سلم رضی اللہ عنہا نے جو ملیٹھ تھیں اور طواف نہیں کیا تھا، نکلنا چاہتا تو آپ نے ان سے فرمایا کہ جب لوگ فجر کی نماز کے لئے کھڑے ہو جائیں تو سوار ہو کر طواف کرلو، اور انہوں نے ایسا ہی کیا اور نماز نہ پڑھی ہیاں تک کہ وہ بھی چل پڑیں۔ یہ بالکل ناممکن ہے کہ یہ کام یوم النحر کو ہوا ہو بلکہ یہ طواف وداع تھا۔ جس میں کوئی شک نہیں ہے، اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس دن فجر کی نماز آپ نے کہ مکرمہ ہی میں ادا فرمائی، حضرت ام سلم رضی اللہ عنہا نے آپ کو نماز میں سورہ طور پر ہستے سناء۔ پھر آپ مدینہ منورہ کے لئے روانہ ہو گئے۔

جب آپ مقام روحاء پر پہنچے تو ایک سوار ملا، اس نے سلام کیا اور پوچھا، یہ کون لوگ ہیں، بتایا گیا، مسلمان لوگ ہیں، پھر دریافت کیا یہ کون ہیں، بتایا گیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ پھر ایک عورت نے ایک شیر خوار بچے کو رکھ کر عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا اس کا

بھی حج ہو گا، فرمایا ہاں اس کا بھی حج ہو گا اور تجھے ثواب ملے گا۔  
واپسی میں بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ذی الحلیفہ میں رات گذاری، صبح جب مدینہ منورہ نظر آیا  
تو تین پار بکیر کی اور یہ دعا پڑھی :

«الْأَيُّلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ، أَتَيْوْنَ، تَائِيْوْنَ عَابِدُوْنَ، سَاجِدُوْنَ، لِرَبِّنَا حَامِدُوْنَ صَدَقَ اللَّهُ  
وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهَزَمَ الْأَخْزَابَ وَحْدَهُ»

اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، بادشاہی اور حمد اس کی ہے، وہ  
ہر چیز پر قادر ہے، ہم واپس لوٹے تو بہ کرتے ہوئے، عبادت کرتے ہوئے، سجدہ کرتے ہوئے اور  
اپنے رب کی تعریف کرتے ہوئے، اللہ نے اپنا وعدہ چاکر دکھلایا، اپنے بندہ کی مدد کی اور  
جماعتوں کو تناشکست دی۔

پھر آپ دن کے وقت مدرس کے راستے سے مدینہ میں داخل ہوئے، جب آپ تشریف لے گئے تھے  
تو شجرہ کے راستے سے گئے تھے۔

## فصل (۳۲)

**آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قربانی دینے اور عقیقہ کرنے کا طریقہ**

قربانی اور عقیقہ صرف ان آنھے قسموں کے جانوروں کے ساتھ مخصوص ہے جن کا ذکر سورہ النعام میں موجود ہے، ان کے علاوہ اور جانوروں کی قربانی ثابت نہیں، وہ آنھوں حتم قرآن کی ان چار آیتوں میں مذکور ہیں :

پہلی آیت کریمہ :

﴿أَجْلَتْ لَكُمْ بِهِيمَةً الْأَنْعَمِ﴾ [الماندہ: ۱]  
تمہارے لئے چوبائے موشیٰ حلال کئے گئے۔

دوسری آیت کریمہ :

﴿لَيَذَكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ عَلَى مَارِزَقَهُمْ مِنْ بِهِيمَةِ الْأَنْعَمِ﴾ [الحج: ۳۴]  
تاکہ اللہ کے دینے ہوئے چوبائیوں پر اللہ کے نام ذکر کریں۔

تیسرا آیت کریمہ :

﴿وَمِنِ الْأَنْعَمِ حَمُولَةٌ وَفَرَّشَاتٌ﴾ [الانعام: ۱۴۲]  
اور خدا نے چوبائیوں میں سے بعض بوجھ دار اور بعض زمین سے لگے ہوئے پیدا کئے۔  
چوتھی آیت کریمہ :

﴿هَذِيَا بَلِلَعَ الْكَعْبَةَ﴾ [الماندہ: ۹۵]  
کعبہ تک پہنچنے والی قربانی۔

اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ کعبہ کو پہنچنے والی ہدی انہیں آنھ جوزوں میں سے ہوگی، اسی سے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا انتబاط ہے۔

وہ ذکر جن سے اللہ کا تقریب اور اس کی عبادت متصور ہوتی ہے، اس کی تمن فرمیں ہیں، ہدی،

قریانی، عقیقہ۔ ہدی میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بکری اور اونٹ دیئے، ازواج مطہرات کی طرف سے گائے ذبح فرمائی، نیز آپ نے مقام عمرہ حج میں ہدی پیش کی، بکری کو جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہدی میں صحیح تھے تو قلادہ پہنادیتے تھے اور نشان نہ لگاتے تھے۔

جب آپ مقیم ہوتے اور ہدی صحیح تھے تو کسی حلال چیز کو اپنے اوپر حرام نہ کرتے تھے، اور جب اونٹ بطور ہدی کے لے جاتے تو اسے قلادہ بھی ڈالتے اور نشان بھی لگاتے تھے، چنانچہ آپ اس کی کوہاں کی دامیں جانب سے ذرا اشتن کر دیتے تاکہ خون نکل آئے، ہدی صحیح ہوئے آپ قاصد کو یہ حکم دیتے تھے کہ اگر کوئی جانور مرنے لگے تو اسے ذبح کر دے اور جو تے کو اس کے خون سے رنگ کر اس کے پہلو میں رکھ دے، اس کا گوشت نہ خود کھائے نہ اپنے ساتھیوں کو کھائے، بلکہ دوسروں میں تقسیم کر دے گوشت کے استعمال کرنے سے روکنے کا مقصد یہ تھا کہ قاصد جانوروں کی حفاظت میں کوتاہی نہ کرے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو ایک اونٹ ایک گائے میں سات آدمیوں کو شریک ہونے کی اجازت دی ہے اور ہدی کے لے جانے والے کو بھی اجازت دی ہے کہ اگر اور سواری میرمنہ ہو تو سوlut کے ساتھ اس پر سوار ہو سکتا ہے یہاں تک کہ اسے دوسری سواری مل جائے، حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ او نہنی کا دو دھر بھی استعمال کر سکتا ہے جب اس کے پچھے سے فاضل بیج جائے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبیہ یہ تھی کہ آپ اونٹوں کے بامیں پاؤں کو باندھ کر تین پاؤں پر کھڑا کر کے انہیں نحر کرتے اور نحر کرتے وقت بسم اللہ اللہ اکبر کرتے تھے اور آپ قریانی کے جانور کو اپنے ہاتھ سے ذبح کرتے تھے۔ بسا اوقات یہ کام کسی دسرے کے پرد بھی کر دیتے، جیسا کہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو سو میں سے بقیہ اونٹوں کو ذبح کرنے کا حکم دیا تھا۔ اور جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم بکری ذبح کرتے تو اپنا یہ اس کے چڑہ پر رکھتے پھر بسم اللہ اللہ اکبر کہہ کر ذبح کرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو ہدی اور قریانی کے گوشت میں سے کھانے کی اور بطور تحفہ و توشہ لے جانے کی بھی اجازت دی ہے اور تین دن سے زیادہ جمع رکھنے سے منع فرمایا ہے کیونکہ اس سال لوگوں کو تکلیف و مشقت تھی چنانچہ آپ کا خیال تھا کہ انہیں وسعت حاصل ہو جائے۔

بس اوقات آپ نے ہدی کا گوشت تقسیم فرمایا، اور بسا اوقات یوں بھی فرمایا جو چاہے ایسا کرے، اور جو چاہے کاٹ کر لے جائے، اس اجازت سے یہ استدلال کیا گیا ہے کہ شادی وغیرہ میں اگر کوئی چیز نچاہوں کی جائے تو اسے لوٹا جائز ہے، کچھ لوگوں نے دونوں میں فرق بتایا ہے جو کہ غیر واضح ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ عمرہ کے ہدی کو مروہ کے پاس اور حج قران کے ہدی کو منی میں ذبح کرتے تھے اور آپ نے حلال ہونے سے قبل کبھی ذبح نہیں کیا، نیز آپ ہمیشہ طیوں آفتاب اور ری کے بعد ہی ذبح کرتے تھے۔

حاصل یہ ہے کہ یوم النحر (دوسیں تاریخ) کو آپ ترتیب کے ساتھ یہ چار کام کرتے تھے، پہلے رمی دوم قربانی سوم بال منڈانا، چہارم طواف کرنا، سورج نکلنے سے قبل قربانی کی قطعاً اجازت نہیں دی ہے۔

## فصل (۳۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قربانی کے جانور کے انتخاب میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کبھی بھی قربانی کا نامہ نہیں فرماتے تھے، آپ نماز کے بعد دو مینڈھوں کی قربانی کرتے تھے اور فرماتے، جس نے نماز عید سے قبل فزع کر دیا اس کی قربانی نہیں ہوئی، بلکہ وہ ایک گوشت ہے جو اس نے اپنے گھروالوں کے لئے میا کیا ہے، آپ کی سنت طیبہ کا یہی مطلب ہے اور مخفی وقت نماز کا کچھ اعتبار نہیں۔

آپ نے یہ حکم دیا کہ بھیڑ کا ایک سال کا پچھہ فزع کیا جائے اور دوسرے جانوروں سے جانور دو دانت والا ہو چکا ہو۔ آپ سے مروی ہے کہ تشریق کے تمام دن فزع کے دن ہیں لیکن یہ حدیث منقطع ہے، امام عطاء، امام حسن بصری، امام شافعی کا یہی مذہب ہے اور ابن منذر نے اسی کو اختیار کیا ہے۔

آپ کی سنت طیبہ یہ تھی کہ قربانی کا جانور بہترن اور تمام عیوب سے پاک منتخب فرماتے تھے اور آپ نے کان کٹے اور سینگ ٹوٹے ہوئے جانور کی قربانی سے منع فرمایا ہے، اسے ابو داؤد نے ذکر کیا ہے، آپ نے حکم دیا ہے کہ آنکھوں اور کانوں کو دیکھ لیا جائے لیکن ان کے صحیح و سالم ہونے کا بخوبی جائزہ لے لیا جائے۔

لتکڑے جانور یا جس کا کان آگے یا پیچھے سے کٹا ہو یا جس کا کان پھٹا ہو یا جس کے کان میں سوراخ ہو، کسی کی قربانی نہیں کرنی چاہئے، امام ابو داؤد نے اسے ذکر کیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ عیدگاہ میں قربانی کرنے کی تھی، ابو داؤد نے حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ آپ نے قربانی کے دن دو سینگوں والے خوبصورت دو مینڈھے فزع کئے، جب آپ نے انہیں لٹایا تو یہ دعا پڑھی۔

«وَجَهْتُ وَجْهِي لِلّٰهِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ

الْمُشْرِكِينَ، إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ،  
لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ، اللَّهُمَّ مِنْكَ وَلَكَ عَنْ  
مُحَمَّدٍ وَأَمَّتِهِ، بِسْمِ اللَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرُ»

میں نے یکسو ہو کر اپنا رخ آسمان و زمین کے پیدا کرنے والے کی طرف کروایا اور میں مشرکوں  
میں سے نہیں ہوں، میری نماز میری قربانی، میرا جینا، اور میرا مرنا اللہ کے لئے ہے جو سارے  
جہاں کا پروردگار ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، مجھے اسی کا حکم ہے اور میں پسلا مسلمان ہوں،  
اے اللہ تیرے لئے اور تمیری ہی طرف سے محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کی امت کی جانب

-

پھر آپ نے ذبح کیا اور لوگوں کو حکم دیا کہ جب ذبح کریں تو اچھی طرح ذبح کریں اور جب قتل کریں  
تو اچھے انداز سے قتل کریں، اور مزید فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز پر احسان کو فرض کیا ہے، آپ کا یہ بھی  
ارشاد ہے کہ بکری ایک آدمی اور اس کے گھروالوں کی جانب سے کافی ہے۔

## فصل (۳۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا عقیقہ سے متعلق اسوہ حسنہ

موطا میں مردی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیقہ کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا ”میں عقوق (نافرمانی) کو پسند نہیں کرتا“ گویا آپ نے عقوق کے لفظ کو ناپسند فرمایا۔

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی صحیح روایت سے ثابت ہے کہ ”لڑکے کی طرف سے دو بکریاں اور لڑکی کی طرف سے ایک بکری ہے۔“ نیز آپ نے فرمایا ”ہرچہ کے ذمہ اس کے عقیقہ کی قربانی ہے، لہذا چاہئے کہ ساتویں دن اس کی طرف سے قربانی کی جائے، اس کا سر موذنا جائے اور اس کا نام رکھا جائے۔“

حدیث میں ہے کہ ”ہر لڑکا عقیقہ کا مرہون ہوتا ہے“ جس کا مطلب یہ ہے کہ جس بچے کا عقیقہ نہ ہو، اسے والدین کی شفاعت سے روک دیا جائے گا، ظاہری معنی یہ ہے کہ پچھے اپنی ذات سے متعلق مرہون ہوگا اور ہر بھلائی سے محروم ہوگا لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ آخرت میں اسے سزا ملے گی، بعض مرتبہ لڑکا والدین کی کوتاہیوں کی وجہ سے بھلائی سے روک دیا جاتا ہے جیسے جماع کے وقت بسم اللہ نہ پڑھی جائے۔

امام ابو داؤد نے مراسل میں حضرت جعفر سے روایت کی ہے، وہ محمد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حسن اور حسین کے عقیقہ کے موقع پر فرمایا ” دائی کے گھر میں ایک نائگ بسیج دو اور خود کھاؤ اور دوسروں کو کھلاو اور کوئی بڑی نہ توڑو“۔

میمونی کہتے ہیں کہ ہم نے آپس میں مباحثہ کیا کہ کتنے دن کے بعد پچھے کا نام رکھا جائے تو اس پر ابو عبد اللہ نے کہا کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ تیرے دن نام رکھا جائے لیکن حضرت سمرہ کا قول ہے کہ ساتویں دن نام رکھنا چاہیے۔

## فصل (۳۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نام اور کنیت کے متعلق سنت طیبہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے ذیلیں اس آدمی کا نام ہے جو اپنا نام ملک الامالاک رکھتا ہے حالانکہ اللہ کے سوا کوئی پادشاہ نہیں۔" نیز آپ کا ارشاد ہے "اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ محبوب نام عبد اللہ اور عبد الرحمن ہیں اور سب سے بچ حارث اور همام اور سب سے بڑے نام حرب و مرو ہیں۔"

آپ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا "اپنے لڑکے کا نام یسار، رباح، نجح، افلح نہ رکھو" کیونکہ تم ضرورت کے وقت دریافت کرو گے۔ کیا وہ ہے "اگر نہ ہو تو جواب ہو گا۔ نہیں۔"

یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے عاصیہ نام بدل کر جیلہ رکھا، حضرت جویریہ کا پسلے نام بڑھا، اس کو مدل کر آپ نے جویریہ رکھ دیا، حضرت زینب بنت ام سلمہ فرماتی ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا نام (برہ) رکھنے سے منع کیا اور فرمایا کہ اپنے آپ کو پاکیزہ مت جتا، اللہ تعالیٰ تم میں سے نیکوں کو خوب جانتا ہے۔

نیز آپ نے ابو الحکم کو بدل کر ابو شریخ رکھ دیا اور اصرم کو بدل کر زرعہ کر دیا اور سعد ابن المیب کے دادا کا نام حزن سے بدل کر سل رکھ دیا، تو انہوں نے انکار کیا، اور کہا کہ سل کو پیروں سے روندا جاتا ہے اور ذیل کیا جاتا ہے تو آپ نے فرمایا نہیں، اس سے خدمت لی جاتی ہے۔

ابوداؤد کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عاص، عزیر، عتل، شیطان، حکم، غراب، حباب، شباب وغیرہ کے نام بدل دیئے اور شاب کی جگہ ہشام، حرب کی جگہ سلمہ اور مفتخی کی جگہ منبعث نام رکھ دیئے اور زمین غفرہ کی جگہ خضرہ کہا، شعب ضلالت کو شعب ہدایت رکھ دیا، اور بنو مغوبیہ کو بنور شدہ کا نام رکھا۔

اسماء چونکہ معانی کے قالب ہوتے ہیں اور اس کی علامت ہوتے ہیں لہذا حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ

ان دونوں کے درمیان ربط اور مناسبت ہو، ایسا نہ ہو کہ دونوں ایک دوسرے کے لئے یکسرے بے ربط اور اجنبی ہوں کیونکہ یہ چیز عقل و حکمت کے معنی ہے بلکہ واقعہ یہ ہے کہ نام کا مسمی کی شخصیت پر ایک مخصوص اثر ہوتا ہے اور انسان اپنے ناموں کے حسن و فتح، ذلت و عزت، لٹافت و کثافت سے ضور متاثر ہوتا ہے جیسا کہ کسی شاعرنے کہا ہے:

قَلْ أَنْ بَصَرَتْ عَيْنَاكَ ذَا لَقِبٍ      إِلَّا وَمَعْنَاهُ إِنْ فَكَرْتَ فِي لَقِبِ  
بہت کم ایسا ہو گا کہ تمہاری نظر کسی لقب والے پر پڑے اور اس کا معنی اس کے لقب میں نہ ہو  
بشرطیکہ تم غور کرو۔

خدو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اچھے نام پسند کرتے تھے اور اس کا حکم دیا کہ جب کوئی قاصد آپ کے پاس بھیجا جائے تو وہ اچھی شکل اور اچھے نام والا ہو، آپ نیند اور بیداری دونوں میں ناموں سے معانی کو اخذ کرتے تھے جیسا کہ آپ نے خواب میں دیکھا کہ آپ اور صحابہ کرام عقبہ بن رافع کے گھر میں ہیں اور ان کے پاس ابن طالب کی ترکبوгорیں حاضر کی گئیں تو آپ نے اس کی یہ تاویل فرمائی کہ دنیا میں سرخ روئی اور آخرت میں کامیاب مسلمانوں کے لئے ہے اور جو دین ان کے لئے پسند فرمایا ہے، وہ بار آور اور خوشنگوار ہو چکا ہے۔

حدیبیہ کے دن سعیل بن عمرو کے آنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کام میں سوالت د آسانی ہونے کی تاویل فرمائی۔ ایک دن آپ نے کچھ لوگوں سے بکری دوہنے کے لئے کہا، چنانچہ ایک شخص کھڑا ہوا تو آپ نے دریافت کیا، تمہارا نام کیا ہے، اس نے عرض کیا مروہ (تلخ)، آپ نے فرمایا بیٹھ جاؤ، دوسرا شخص کھڑا ہوا، آپ نے اس سے پوچھا تو اس نے کہا کہ جرب، آپ نے فرمایا بیٹھ جاؤ، پھر ایک اور شخص اٹھا تو آپ نے نام پوچھا، اس نے عرض کیا یعنی زندہ رہے، آپ نے دو دھو دوہنے کا حکم دیا، اسی طرح آپ برے ناموں والی جگہوں اور وہاں سے گذرنے کو بھی ناپسند فرماتے تھے۔ ایک دفعہ دو پیاروں کے درمیان گذر رہے تھے، ان کا نام دریافت فرمایا تو لوگوں نے بتایا ”فاضح و مخزی“ (ذلیل اور رسولو کرنے والا) تو یہ سن کر آپ نے راستہ بدلتے۔

چونکہ اسم اور مسمی کے مابین وہی ربط و مناسبت ہوتی ہے جو روح و جسم اور قالب و حقیقت کے درمیان ہوتا ہے، اس لئے عقل سلیم نام سن کر مسمی کی طرف منتقل ہو جاتی ہے جیسا کہ ایسا بن معاویہ وغیرہ کے بارے میں مشور ہے کہ کسی شخص کو دیکھ کر فرماتے تھے کہ اس کا نام فلاں فلاں ہو گا اور یہ بات

غلط نہ ہوتی تھی۔

اسی طرح حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک شخص سے نام دریافت فرمایا، اس نے عرض کیا، جو (چنگاری) پوچھا باپ کا کیا نام ہے کہنے لگا، شباب (شعلہ) پھر آپ نے پوچھا تمہاری منزل کہا ہے، کہنے لگا ”حرة النار“ (آگ کی گرمی) مزید حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے پوچھا تمہاری رہائش کہا ہے، ”بواپ دیا ذات نبی“ (شعلہ والی جگہ میں) حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے یہ سب سن کر فرمایا کہ اچھا جاؤ تب تو تمہارا گھر جل ہی گیا ہے، راوی کہتے ہیں کہ جب وہ اپنے گھر پہنچا تو واقعی اس کا گھر جل چکا تھا۔

جس طرح کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سیل کا نام سن کر معاملہ کی سولت کو سمجھا، آپ نے اپنی امت کو اچھے نام رکھنے کا حکم دیا ہے اور فرمایا کہ انہیں قیامت کے دن ان ہی ناموں سے پکارا جائیگا۔

آپ غور کریں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذنوں ناموں احمد و محمد سے ان کے اوصاف کا کس انداز سے اشتقاق ہوا، محمد کے لفظ میں صفات حمیدہ کی کثرت اور احمد میں دوسروں کی صفات سے افضلیت مقصود ہے۔

اسی طرح آپ نے ابوالحکم کو ابو جہل کی کنیت دی اور اللہ تعالیٰ نے عبد العزیز کو ابوالہب سے مخاطب کیا، چونکہ اس کا نہ کانہ آگ کے شعلے تھے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے تو اس کا نام پیرب تھا، آپ نے اس کا نام طیب رکھ دیا اور اس سے تشریف (تخیب) کے معنی ختم ہو گئے۔

چونکہ اچھا نام اپنے مسمی کا مقتضی ہوتا ہے اس لئے آپ نے بعض عربوں سے فرمایا، اے بنی عبد اللہ، اللہ تعالیٰ نے تمہارا اور تمہارے باپ کا نام اچھا رکھا، اس طرح آپ نے انہیں اللہ کی بندگی کی طرف بلایا۔

بدر کے موقع پر ان چھ ناموں پر غور کرو جن سے موسم لوگ ایک دوسرے کے مقابلہ پر نکلے تھے، ایک کا نام ولید تھا جس کا معنی ہے پچھے، اس سے ابتدائی کمزوری کا پتہ چلتا ہے، دوسرے کا نام تھا شیب یعنی بڑھاپا، اس سے اخیر کی کمزوری ظاہر ہوتی ہے، تیسرا کا نام تھا عتاب جو عتب، معنی غصہ سے ماخوذ ہے، یعنی اس نام سے موسم شخص مورد عتاب ہوگا، اب مقابل کے ناموں پر غور کرو یعنی علی، ابو عبیدہ اور حارث، علی سے بلندی، ابو عبیدہ سے بندگی اور حارث سے آخرت کے لئے کوشش ثابت ہوتی ہے۔

اس وجہ سے اللہ تعالیٰ کے نزدیک اچھے نام وہی ہیں جن کے معنی اچھے ہوں، چونکہ عبودیت اللہ کی

نظر میں زیادہ محبوب ہے اس لئے اس کے ناموں میں سے اللہ اور رحمٰن کی طرف اس کی اضافت "القار  
و القاہر" کی طرف اضافت سے زیادہ محبوب ہے کیونکہ بندے اور رب کے درمیان جو تعلق ہے، وہ  
رحمت خالص کا ہے، اس کی رحمت سے بندے کا وجود و کمال ہے اور جس مقصد کے لئے اسے پیدا کیا  
ہے، وہ یہ ہے کہ بندہ محبت، خوف اور امید کے ساتھ اللہ کی بندگی کرے۔

چونکہ ہر بندہ ارادہ سے حرکت کرتا ہے اور ارادہ کی ابتداء قصد سے ہوتی ہے، پھر ارادے کے نتیجہ  
میں محنت اور کلائی ہوتی ہے، اس لئے سب سے سچا نام حارث اور ہمام ہے، اس طرح چونکہ سچی ملکت  
اور بادشاہت صرف اللہ تعالیٰ کے لئے زیبا ہے اس لئے اس کے نزدیک سب سے اچھا نام ملک الملوك،  
سلطان المسلمين ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی کے اندر یہ وصف نہیں، اس لئے اس نام سے کسی کو  
موسم کرنا باطل ہو گا، اللہ تعالیٰ باطل کو پسند نہیں کرتا، بعض لوگوں نے قاضی القضاۃ کو بھی اسی حکم میں  
شمار کیا ہے اور سید الناس کے نام سے بھی کسی کو موسم کرنا اسی قبل سے ہے، کیونکہ یہ وصف نبی کرم  
صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی اور کے لئے نیبا نہیں۔

چونکہ حرب (ازائی) اور مرارہ (تلخی) کا مسمی مزاج و طبیعت کو ناگوار ہے اس لئے سب سے قبح و  
نایپسند نام حرب اور مرارہ سمجھا گیا ہے اور یہی حکم حsteller اور حزن وغیرہ ناموں کا بھی ہے۔

جب کہ انبیاء کرام علیم السلام کے اخلاق سب سے زیادہ اعلیٰ و احسن ہوتے ہیں اور ان کے نام  
بھی اچھے و بہترین ہوتے ہیں، اس لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو حکم دیا کہ انبیاء کرام  
کے نام رکھا کریں، جیسا کہ سفیان ابو داؤد اورنسانی نے روایت کیا ہے کہ "انبیاء علیم السلام کے ناموں پر  
اپنے نام رکھو۔"

اگر اس میں کوئی دوسرا فائدہ نہ بھی ہو پھر بھی ان کے ناموں کی وجہ سے ان سے تعلق قائم رہتا ہے  
اور نام کی تکرار سے ان کی یاد تازہ ہوتی رہتی ہے، اس سے ان کے صفات حسنہ و اخلاق حمیدہ سے  
متصنف ہونے کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔

لوگ کا نام "سیار" وغیرہ رکھنے کی ممانعت ہے تو اس کا سبب دوسرا ہے جس کی طرف حدیث میں  
اشارة کیا گیا ہے "یعنی جب اس کے متعلق دریافت کرو گے کہ وہ وہاں ہے تو تم کو گے نہیں" خدا جانے  
یہ تکڑا حدیث کے الفاظ ہیں یا اس میں اضافہ کر دیا گیا ہے۔

حاصل یہ کہ اس طرح کے نام بدقالی پیدا کر سکتے ہیں، اس لئے محسن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم

نے جو کہ اپنی امت کے غیر معمولی خیر خواہ تھے، برپائے رحمت و مصلحت یہ چاہا کہ ان اسباب سے محفوظ رکھا جائے جو ناگوار چیز کو سننے یا اس کے وقوع پذیر ہونے کو ضروری بنا دیں، اس کے ساتھ اس کا بھی امکان ہے کہ نام اپنے برعکس معنی کامیاب بن جائے جیسے یہا رایے شخص کا نام ہو جائے جو سراسر مشکلات کا باعث ہو یا نجیع (کامیاب) ایسے آدمی کا نام ہو جو کبھی کامیاب نہ ہوتا ہو، یا رباخ (منافع) ایسے آدمی کا نام ہو جو ہمیشہ نقصان اٹھاتا ہو، اس طرح یہ نسبت ان کی طرف غلط ہو گی اور اللہ تعالیٰ کی طرف بھی غلط انتساب ہو گا۔

مزید یہ کہ ایسے شخص سے لوگ نام کی طرح حسن سلوک کی توقع رکھیں گے اور اگر وہ ایسا نہ کر سکتا تو پھر وہ برا بھلا کمیں گے، جیسا کہ کسی شاعر نے کہا ہے :

سَمَوْكَ مِنْ جَهْلِهِمْ سَدِيدَاً      وَاللهُ مَا فِينَكُمْ مِنْ سَدَادٍ  
لوگوں نے جہالت سے تمہارا نام درست رکھ دیا ہے، حالانکہ بخدا تمہارے اندر کوئی درستگی نہیں۔

یہی صورت اس وقت ہوتی ہے جب کسی کی ایسی تعریف کی جائے جو درحقیقت اس کے لئے نہ ملت اور لوگوں کی نظر میں بے و قعنی کا سبب بن جائے، مثلاً اگر تعریف میں ایسی باتیں ممدوح کی طرف منسوب کی جائیں جو اس میں موجود نہیں تو سننے والے انہی صفات کا اس سے مطالبہ کریں گے اور اس کو ان صفات کا حامل مانیں گے لیکن جب تجربہ کے بعد وہ اوصاف نہیں ملیں گے تو ممدوح کی وقعت ان کے دلوں سے نکل جائے گی اور خود مرح نہ ملت کی شکل اختیار کرے گی، اگر ایسے شخص کو بغیر تعریف کے چھوڑ دیا جائے تو نہ کوہ خرابی لازم نہیں آئے گی۔

اس میں ایک خرابی یہ بھی ہے کہ ایسی تعریف سن کر انسان کو اپنی پاکی اور برتری کا احساس ہو جاتا ہے، اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بره، رشید، مطیع، طائع وغیرہ جیسے نام رکھنے سے منع فرمایا ہے، اور کفار کا اس طرح کا نام ہرگز نہ رکھنا چاہیے اور نہ ان جیسے ناموں سے انہیں پکارتا چاہیے۔

کنیت رکھنا دراصل ایک طرح سے تعظیم و تکریم کی چیز ہے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت صیب کو ابو سعید اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ابو تراب کی کنیت مرحمت فرمائی اور حضرت انس ابن مالک کے بھائی جبکہ ابھی چھوٹے ہی تھے، انہیں ابو عمر کی کنیت عطا کی۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طیبہ یہ تھی کہ آپ صاحب اولاد اور بے اولاد سب کو کنیت

عطا کرتے تھے اور ابوالقاسم کے علاوہ آپ سے ثابت نہیں کہ آپ نے کسی کنیت سے منع فرمایا ہو۔ لیکن اس سلسلہ میں علماء میں اختلاف ہے، بعض لوگوں کا قول ہے کہ کسی کی یہ کنیت رکھنا جائز نہیں، بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کے ساتھ یہ کنیت جائز نہیں، اس کی تائید میں ایک حدیث وارد ہے جسے امام ترمذی نے صحیح کہا ہے، تیرا قول یہ ہے کہ دونوں میں جمع کرنا جائز ہے کیونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی ایک حدیث میں مذکور ہے کہ انہوں نے کہا کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ اگر آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے بعد میرے گھر میں کوئی لڑکا پیدا ہوا تو میں آپ کا نام اور آپ کی کنیت رکھوں گا آپ نے فرمایا، تھیک ہے، امام ترمذی نے اس حدیث کو صحیح بتایا ہے۔ چوتھا قول یہ ہے کہ آپ کی حیات طیبہ میں آپ کی کنیت رکھنا منوع ہے اور وفات کے بعد جائز ہے۔

صحیح مسلک یہ ہے کہ آپ کا نام رکھنا جائز ہے اور آپ کی کنیت اختیار کرنا منوع ہے، اور آپ کی زندگی میں آپ کی کنیت اختیار کرنے کی ممانعت زیادہ شدید تھی اور اسی طرح نام و کنیت دونوں اختیار کرنے کی ممانعت ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کی مذکور حدیث کی صحت میں علماء نے کلام کیا ہے اور امام ترمذی کی ان حدیثوں میں سے ہے جن کی صحیح میں تسلیم برآ گیا ہے۔

پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں رخصت دی تھی، جس کا معنی یہ ہے کہ دوسروں کے حق میں ممانعت بدستور باقی ہے۔ ربی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث کہ ”کسی چیز نے میرا نام حلال اور کنیت حرام کی ہے“ تو یہ حدیث غیر معیاری ہے، اس سے حدیث صحیح کا مقابلہ نہیں کیا جاسکتا۔

نیز سلف کی ایک جماعت نے ”ابو عیسیٰ“ کنیت رکھنے کو کروہ بتایا ہے اور دوسروں نے اسے جائز قرار دیا ہے۔ ابو داؤد نے زید بن اسلم سے روایت کیا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے ایک لڑکے کو مارا جو کہ ابو عیسیٰ کنیت رکھتا تھا، جب حضرت مغیرہ ابن شعبہ نے ابو عیسیٰ کنیت اختیار کی تو حضرت عمر نے فرمایا کہ کیا تجھے اتنا کافی نہیں کہ تم ابو عبد اللہ کنیت اختیار کر لو تو انہوں نے عرض کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میری کنیت رکھی ہے، اس پر حضرت عمر نے فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے تمام اگلے پچھلے گناہ معاف کر دیئے گئے تھے اور ہمیں اپنا انجام معلوم نہیں، پھر وفات تک ہمیشہ ابو عبد اللہ ہی کی کنیت سے یاد کئے جاتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انگور کو "کرم" کرنے سے منع کیا اور فرمایا کہ کرم تو مومن کا دل ہوتا ہے چونکہ لفظ کرم کثرت خیر و برکت پر دلالت کرتا ہے، لہذا ایسے امور خیر کا زیادہ سُخّن مومن کا قلب ہی ہو سکتا ہے نہ کہ انگور کا درخت۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ فرمایا "دہاتیوں کے نام تمہاری نمازوں پر غالب نہ آ جائیں، دیکھو اس کا نام عشاء ہے لیکن وہ لوگ عتمہ کرتے ہیں۔ ایک دوسری حدیث میں آپ نے فرمایا "اگر انہیں معلوم ہو آکہ عتمہ (عشاء) اور صبح کی نمازوں میں کس قدر اجر و ثواب ہے تو گھٹتے ہوئے حاضر ہوتے"۔

لیکن صحیح بات یہ ہے کہ عتمہ کا لفظ مطلقاً استعمال کرنے سے منع نہیں فرمایا بلکہ عشاء کا نام چھوڑ کر اسے اختیار کرنے سے منع فرمایا اور ایسا اس نام کی محافظت کے خیال سے کیا، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اس نماز کو اسی نام سے موسم کیا ہے، لہذا اسے نہ چھوڑا جائے اور اس پر دوسرے اسماء غالب نہ کر دیئے جائیں، جس طرح متاخرین نے جدید اصطلاحات و الفاظ کو قدم الفاظ پر چسپاً کر دئے ہیں، جس کی وجہ سے اس قدر جمالت اور فضاد و انتشار پیدا ہوا کہ جس کا علم صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔ اسی طرح ان چیزوں کے مقدم کرنے پر آپ کی محافظت کا معاملہ ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے مقدم کیا ہے، مثلاً بقر عید میں آپ نے پسلے نماز پڑھی پھر قربانی کی، اعضاء و ضوکو دھونے میں پسلے چڑھو پھر دنوں ہاتھ، پھر سر کا مسح کیا، پھر دنوں پر، اسی طرح صدقہ فطر نماز سے پسلے ادا کیا کیونکہ آیت میں پسلے صدقہ ہی کا ذکر ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَهُ ۝ وَذَكَرَ أَسْنَدَ رَبِيْدَ، فَصَلَّى﴾ [الأعلى : ۱۴، ۱۵]

کامیاب ہوا وہ جس نے پاکی حاصل کی اور اپنے رب کو یاد کیا پھر نماز پڑھی۔

## فصل (۳۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا انداز بیان اور گفتگو کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم گفتگو اور تقریر کے لئے بہترین اور لطیف ترین الفاظ استعمال کرتے تھے، فخش گوئی اور ترش روئی اختیار نہیں کرتے تھے، سخت مزاج اور سند مزاج لوگوں کے انداز بیان سے بعد تھے، گفتگو کے دوران وچھتے اور چلاتے نہیں تھے۔

کسی اپنے لفظ کو نااہل شخص کے لئے اور کسی ناپسندیدہ لفظ کو اپنے شخص کے لئے استعمال نہیں فرماتے تھے۔ چنانچہ منافق کے لئے سید اور امگور کے لئے کرم اور ابو جمل کے لئے ابوالحکم کرنے سے منع فرمایا، اسی طرح آپ نے ایک صحابی ابوالحکم کا نام بدل کر ابو شریح رکھ دیا اور فرمایا کہ ”حکم تو اللہ تعالیٰ ہے اور اسی سے سارے فیصلے ہیں۔“

اس طرح آپ نے اس سے منع کیا کہ غلام اپنے آقا کو ربی کہہ کر پکارے اور آقا سے اپنا بندہ کئے، کسی نے آپ کے سامنے طبیب ہونے کا دعویٰ کیا تو آپ نے فرمایا کہ ”تم تو رفق ہو، طبیب تو پیدا کرنے والی ذات ہے۔“

جالل لوگ بعض فطری و قدرتی چیزوں کے جاننے والے کافروں کو حکیم کہتے ہیں حالانکہ حکیم صرف اللہ جل شانہ کی ذات پاک ہے جبکہ کافر کائنات کی سب سے زیادہ احتیح مخلوق ہے۔

اسی طرح آپ نے ایک خطیب سے جس نے کما تھا کہ جو اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کرے وہ گمراہ ہے تو آپ نے فرمایا کہ ”تم بدترین خطیب ہو“ اسی طرح آپ نے فرمایا کہ ”یہ مت کو کہ جس طرح اللہ چاہے اور فلاں بھی چاہے۔“

اسی قبیل سے ان حضرات کا قول ہے کہ جو شرک سے پرہیز نہیں کرتے اور کہتے ہیں اُنَا بِاللَّهِ وَبِكَ میں اللہ سے اور تم سے ہوں، اُنَا فِی حَسْبِ اللَّهِ وَحْسِنِكَ میں تمہاری اور اللہ کی کفایت ہوں، میرے لئے اللہ اور تمہارے سوا کوئی نہیں، یہ لوگ مزید کہتے ہیں کہ مجھے اللہ پر اور تم پر بھروسہ ہے، یہ

اللہ کی اور تمہاری طرف سے ہے، تمہاری اور اللہ کی قسم، اس طرح کے جملوں میں چونکہ کہنے والا اللہ کا سچھی بنا دیتا ہے اس لئے ان کی ممانعت اور قباحت مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَتْ وَالَّتَّ جَلَّ سے بڑھ جاتی ہے۔ البتہ اگر کوئی یوں کہے ”میں اللہ سے ہوں اور پھر تم میں سے ہوں“ یا ”جو اللہ چاہے اور پھر تم چاہو“ تو اس میں کوئی قباحت نہیں ہوگی، جیسا کہ تین اشخاص کے واقعہ والی حدیث میں یہ جملہ وارد ہے ”میرے لئے آج اللہ کے پھر تمہارے علاوہ کوئی سارا نہیں۔“

رہنمادت والے الفاظ کا ان لوگوں کے حق میں استعمال کرنا جوان کے اہل نہیں تو اس کی مثالیں درج ذیل ہیں۔ کوئی شخص زمانہ کو گالی نہ دے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے زمانہ کو گالی دینے سے منع کیا ہے اور فرمایا ہے کہ ”اللہ ہی زمانہ ہے“ ایسا کرنے میں تین خرابیاں ہیں :

اول یہ کہ غیر مستحق کو گالی دی، دوم یہ کہ اس کا گالی دینا شرک کو متعین ہے کیونکہ اس نے فائدہ رسال اور ضرر رسال سمجھ کر گالی دی ہے اور یہ کہ زمانہ ظالم ہے، جیسا کہ بہت سے شاعروں نے اشعار میں زمانہ کو برا بھلا کہا ہے اور بہت سے جاہل تو اعلانیہ طور پر زمانہ کو لعنت و ملامت کرتے ہیں، سوم یہ کہ بد کلامی اور گالی ان کاموں کے کرنے والوں پر واقع ہوتی ہے جن سے انسان ناراض ہوتا ہے حالانکہ اگر اللہ تعالیٰ لوگوں کی خواہشات کی پیروی کرے تو زمین و آسمان میں فساد پیدا ہو جائے، اور حالات جب ان کے مساعد و موافق ہو جاتے ہیں تو یہ لوگ زمانہ کی تعریف شروع کر دیتے ہیں۔

اسی قبیل سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”تم میں سے کوئی یہ نہ کے کہ شیطان ہلاک ہو کیونکہ یہ سن کر شیطان پھولے نہیں سماتا اور تکبر میں کہنے لگتا ہے کہ میں نے اپنی طاقت سے بندہ کو زیر کر لیا ہے بلکہ یوں کہا کرو ”بِسْمِ اللَّهِ“ اس سے وہ سمجھی کی طرح چھوٹا اور حیرت ہو جاتا ہے۔

اسی طرح ایک دوسری حدیث میں ہے کہ ”بندہ جب شیطان پر لعنت کرتا ہے تو وہ کہتا ہے تو ایک ملعون پر لعنت کر رہا ہے“ نیز اللہ تعالیٰ شیطان کو رسوا کرے اللہ شیطان کامنہ کلا کرے وغیرہ جیسے کلمات بھی اسی قبیل سے تعلق رکھتے ہیں، ان سب سے وہ خوش ہوتا ہے اور کہتا ہے کہ بنی آدم کو معلوم ہو گیا کہ میں نے اسے اپنی قوت سے نقصان پہنچایا ہے، اور یہ جملے اسے اور زیادہ سرکش بنا دیتے ہیں اور ذرا بھی فائدہ بخش نہیں ہوتے۔

چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس پر شیطان کا اثر ہو وہ اللہ کا ذکر کرے اور اسی کا نام لے اور شیطان سے اللہ تعالیٰ کی پناہ چاہے، یہ چیز اس کے لئے فائدہ مند ہے اور شیطان کے

غضہ کو مزید بھڑکانے والی ہے۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو یہ بھی کہنے سے منع فرمایا کہ ”میرا نفس خبیث ہو گیا“ آپ نے فرمایا کہ ”میرا نفس سخت ہو گیا“ کہنا چاہیے، دونوں جملوں کے معنی ایک ہی ہیں یعنی طبیعت و عادت میں خرابی پیدا ہونا، لیکن خبیث کا لفظ برداور بھدا ہے اس لئے اس کے استعمال کو ناپسند فرمایا۔

کسی معاملہ یا موقع کے ہاتھ سے نکل جانے پر ”کاش کہ میں یوں کرتا اور یوں نہ کرتا“ کہنے سے بھی آپ نے منع کیا ہے اور فرمایا ہے کہ اس سے شیطان کا کام آسان ہوتا ہے، اس کی وجہ اس سے زیادہ نفع بخش کلمہ کی تعلیم دی ”یہ اللہ کا فیصلہ تھا اور اللہ نے جو چاہا کیا۔“

انسان کا یہ کہنا کہ اگر میں نے ایسا ایسا کیا ہوتا تو فلاں موقع نہ کھوتا، یا جس مشکل میں بچنے گیا ہوں نہ پہنچتا، یہ ایسی باتیں ہیں جن کا کوئی فائدہ نہیں، کیونکہ جو چیز گذر چکی ہے پھر دوبارہ نہیں لوٹ سکتی، اور اگر مگر سے لغوش کی تلافی نہیں ہو سکتی۔

انسان کے اندر یہ بات چھپی ہوتی ہے کہ اگر اس کے مرضی و منشأ کے مطابق کام ہو جاتا تو قضاء الہی کے خلاف ہوتا حالانکہ نوشتہ تقدیر کے خلاف کسی کام کا ہونا ناممکن ہے اور اس کی یہ سوچ انتہائی جھوٹی، نادانی اور ناممکنات پر مبنی ہے، اور اگر اس سے تقدیر کی تکذیب نہ بھی لازم آئے تو کم از کم اگر مگر سے اس کی مخالفت کا ارتکاب ضرور لازم آئے گا۔

اگر یہ کہا جائے کہ اس طرح کے کلام میں جن اسباب کی تمنا کرتا ہے وہ بھی تو نوشتہ تقدیر ہی میں داخل ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہو گا کہ یہ صحیح ہے، لیکن اس کا فائدہ ناپسندیدہ مقدر کے واقع ہونے سے پسلے ہو سکتا ہے، اگر وہ واقع ہو جائے تو اسے روکنا یا ہلاکا کرنا ممکن نہیں، بلکہ بندے کا کام یہ ہونا چاہیے کہ اس فعل کا سامنا کرے جس سے اس واقع چیز کو دور کر سکتا ہو یا اس کے اثر کو کم کر سکتا ہو، جس صورت کے واقع ہونے کا امکان نہیں، اس کی تمنا سے کوئی فائدہ نہیں، ایسا کرنا بھض عاجزی ہے، اور اللہ تعالیٰ عاجزی پر عتاب کرتا ہے اور ہوشمندی کو پسند کرتا ہے، اس کی صورت یہ ہے کہ انسان اسباب کو استعمال کرے، انہی سے خیر کا دروازہ کھلتا ہے اور عاجزی شیطان کو دخل اندازی کا موقع دیتی ہے گویا یہ بندہ فائدہ مند اعمال سے عاجز آگیا اور باطل امیدوں کے انتظار میں بیٹھ گیا ہے، اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں سے پناہ مانگی ہے کیوں کہ ان دونوں میں برائی کی جڑ ہے اور انہی سے غم و رنج، بجل، قرض، بزدی، مغلوبیت جیسے حالات و صفات پیدا ہوتے ہیں، چنانچہ ان سب چیزوں کا مصدر عاجزی اور

کسل مندی ہے اور کلمہ "اگر مگر" اس کی علامت ہے۔  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کلمہ "اگر" شیطان کی کنجی ہے ایسی تمنائیں کرنے والا شخص سب سے زیادہ لاچار اور مغلس ہوتا ہے اور ہر گناہ کی جڑ عاجزی ہی ہے، کیونکہ بندہ جب طاعات کے اسباب اور گناہوں سے پہنچنے کے اسباب سے عاجز ہو جاتا ہے جو اسے گناہوں سے روکیں تو بہر حال وہ گناہوں میں ڈوب جاتا ہے۔

ایک حدیث کے مطابق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شرکی اصل اس کی شاخوں، اس کی ابتداء و انتفاء اور اس کے مفعع و مصدر کا احاطہ کر کے، جو کہ آئندھی خصلتوں پر مشتمل ہے، سے پناہ مانگی ہے، جن میں ہر دو خصلتیں ایک ساتھ ہوتی ہیں اور وہ اسی طرح وارد ہوئی ہیں *أَعُوذُ بِكَمِنَ الْهَمَّ وَالْحَزَنِ* میں تیری پناہ چاہتا ہوں رنج و غم سے۔

یہ دونوں وصف ایک ساتھ ہوتے ہیں کیونکہ دل پر جو ناپسندیدگی طاری ہوتی ہے، اس کا سبب یا تو کوئی گزشتہ امر ہوتا ہے جس سے حزن پیدا ہوتا ہے، یا مستقبل میں متوقع امر جس سے ہم یعنی رنج پیدا ہوتا ہے، اور یہ دونوں چیزیں عاجزی کی دلیل ہیں۔

جو چیز گذر چکی ہے وہ غم سے دور نہیں ہو سکتی بلکہ اس کی حلائی، رضا، لقمانہ حمد باری، صبر جیل اور ایمان بالقدر سے ہو سکتی ہے اور یہ کہکش کہ "یہ اللہ کا فیصلہ ہے، اللہ نے جو چاہا کیا۔"

اسی طرح جو چیزیں مستقبل میں ہونے والی ہیں، انہیں البھن اور رنج و غم کے ذریعے دور نہیں کیا جا سکتا، اگر اس کو روکنے کی تدبیر ہو تو پھر عاجز نہیں بنتا چاہیے اور اگر تدبیر نہ ہو تو گریہ وزاری اور پریشانی کا اظہار نہیں کرنا چاہیے بلکہ توحید، توکل اور رضائے الٰہی کے سامنے برداشت کرنا چاہیے۔

رنج و غم سے انسان کا عزم کمزور ہوتا ہے، دل میں سستی پیدا ہوتی ہے، یہ دونوں اوصاف بندے کو منفعت بخش کام سے روک دیتے ہیں، ان کی حیثیت انسان کی پشت پر بھاری بوجھ کی ہی ہے۔

خدائے عزیز و حکیم کی یہ حکمت ہے کہ اس نے ان چیزوں کو اپنی ذات سے اعراض کرنے والے دلوں پر سلطان کیا تاکہ بہت سی تافرانیوں سے اسے روک سکیں، ایسے دلوں کی اس قید کا سلسلہ توحید کی فضا میں پہنچنے اور اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہونے تک جاری رہتا ہے، اس قید سے دل کے چھٹکارے کا صرف یہی ذریعہ ہے، اللہ تعالیٰ کے بغیر یہ مقصود حاصل نہیں ہو سکتا، اس تک پہنچنے کے لئے اس کی قدرت کا سار الینا ضروری ہے، اس کے علاوہ اور کوئی اس سلسلہ میں رہنمائی نہیں کر سکتا۔

بندے کو اللہ تعالیٰ جس مقام میں رکھتا ہے تو حمد اور اس کی حکمت کے سبب بندے کو اس میں مقیم رکھتا ہے بندے کا کوئی حق اللہ تعالیٰ اس سے روکتا نہیں اور جو روکتا ہے تو اس لئے روکتا ہے کہ بندہ اس کی محبوب چیزوں کو اس کی طرف دسلیہ بنا کر پہنچے، پھر اللہ تعالیٰ اسے دے، اسے اپنی طرف لوٹانے کے لئے روکتا ہے، عزت دینے کے لئے اپنے سامنے ذیل کرتا ہے، اپنا محتاج بنا کر غنی بناتا ہے، اپنے سامنے اکشار کے ذریعہ اسے قوی بناتا ہے، ہر طرف سے معزول کر کے بہترین ولایت دیتا ہے، اپنی قدرت میں حکمت اور عزت و غلبہ میں رحمت کا مشاہدہ کرتا ہے، اس کا روکنا عطیہ کا پیش خیہ ہے، اس کی سزا تاریب ہے دشمنوں کو مسلط کرنا اللہ تعالیٰ کی طرف لے جانے والے کی طرح ہے اور اللہ تعالیٰ اپنے انعامات کے محل کو خوب جانتا ہے اور یہ بھی جانتا ہے کہ کمال پر اپنے رسول بھیجے، ارشاد باری تعالیٰ ہے

کہ :

**﴿وَكَيْدَلَكَ فَتَنَّا بِعَضُّهُمْ يَتَعَضَّ لِتَقُولُوا أَهْنَالَاءٌ مَنْ أَللَّهُ عَلَيْهِمْ قَنْ بَيْنَنَا أَلَيْسَ اللَّهُ يَعْلَمُ بِالشَّكَرِ وَنَ﴾** [الأنعام: ۵۳]

اس طرح ہم نے آزمایا بعض کو بعض کے ذریعہ تاریب کیسی کیا ہے کیا کسی لوگ میں جن پر ہمارے نجع اللہ نے احسان کیا ہے، کیا اللہ شکر گذاروں کو جانتا نہیں۔

اللہ تعالیٰ تخصیص کے مقام کو خوب جانتا ہے، نہ دینے سے اگر کوئی شخص اللہ کا محتاج بن جائے تو یہ محرومی اس کے حق میں عطیہ ہے اور اگر کوئی شخص عطیہ کے سبب اس سے اعراض کرے تو یہ محرومی ہے، اللہ تعالیٰ ہم سے استقامت کا طالب ہے اور یہ کہ ہم اس کا راستہ اپنائیں اور اس نے ہم کو یہ بتایا ہے کہ یہ مقصد بغیر اس کی مشیت و مدد کے حاصل نہیں ہو سکتا، ارشاد باری ہے کہ :

**﴿وَمَا أَنْشَأْنَا مِنْ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾** [النکور: ۲۹]

تمہارا چاہنا اللہ رب العزت کے چاہنے کے بغیر نہیں ہے۔

پس اگر بندے کے ساتھ ایک دوسری روح ہو جس کا اس کی روح سے وہی تعلق ہو جو اس روح کا اس کے بدن ہے اور روح کے ذریعہ ارادہ الہی بندے سے چاہے کہ وہ کوئی فعل انجام دے تو بھی بندہ انجام نہیں دے سکتا، ورنہ اس کا محل عطیہ کے قابل نہیں، اور اس کے ساتھ ایسا کوئی پیمانہ نہیں جس میں عطیہ رکھا جائے اور جو بھی بغیر پیمانہ کے آئے گا، محروم لوٹے گا، پس اسے صرف خود کو ملامت کرنا چاہیے قصہ کوتا ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے رنج و غم سے پناہ مانگی ہے اور یہ دونوں ایک

دوسرے کے ساتھی ہیں، اسی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عاجزی اور کسل مندی سے پناہ مانگی ہے، اور یہ دونوں بھی باہم دیگرے ساتھی ہیں، کیونکہ بندے کی کامیابی اور اس کے عوq و کمال کا حاصل نہ ہوتا یا تو عدم قدرت و استطاعت سے ہوتا ہے اور اسی کو عاجزی کہتے ہیں، اور یا قدرت و استطاعت تو ہوگی لیکن بندے کے اندر اس کے حصول کی طلب و تریب نہ ہوگی، اسی کو کسل مندی اور سستی کہتے ہیں۔

ان دونوں اوصاف سے ہر طرح کی بھلائی ضائع ہو جاتی ہے اور برائی پیدا ہوتی ہے، اس برائی کا ایک پہلو یہ ہے کہ انسان اپنے بدن سے نفع انداز نہیں ہوتا، جسے بزدی کہتے ہیں اور اسی طرح اپنے مال سے نفع انداز نہیں ہوتا جسے بخل کہتے ہیں، چنانچہ اس کی وجہ سے دو طرح کی مغلوبیت مسلط ہو جاتی ہے، ایک کسی کے حق کا غلبہ ہے غلبہ دین کہتے ہیں، دوسرے باطل کے باعث غلبہ یعنی انسانوں کا غلبہ، اور یہ تمام مفاسد عاجزی اور کسل اور سستی کا نتیجہ ہیں۔

یہی مفہوم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس صحیح حدیث کا ہے جس میں آپ نے اس شخص کے لئے جس کے خلاف فیصلہ ہوا تو یہ کہا «**حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ**» آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ عاجزی پر سرزنش کرتا ہے اور تمیں عقل و شعور سے کام لیتا چاہیے، پھر بھی اگر کوئی امر تم پر غالب آجائے تو «**حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ**» کو، اس شخص نے تھک ہار کریا کلمہ پڑھا تھا اور ذرا بھی عقل و شعور سے کام نہیں لیا تھا، اگر عقل مندی سے کام لیتا تو فیصلہ اس کے موافق ہوتا حالانکہ اگر ان اسباب کو ہوشمندی سے بروئے کار لاتا اور پھر بھی مغلوب ہو جاتا، اس صورت میں یہ جملہ واتھد اپنے مقام پر درست ہوتا جیسے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تمام مامور بہ اسباب کو اختیار کیا، کسی کو ترک نہیں کیا اور نہ عجز اختیار کیا، پھر بھی جب دشمن غالب آگئے اور انہیں آگ میں ڈال دیا تو انسوں نے اس حالت میں «**حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ**» کہا، چنانچہ یہ کلمہ جب اپنے مقام پر پڑھاتو فوراً اثر ہوا اور اس کا مقتضی ظاہر ہوا۔

اسی طرح جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے احمد کے دن یہ کہا گیا کہ :

**﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ﴾** [آل عمران: ۱۷۳]

لوگوں نے تمہارے لئے جمع کر لیا ہے۔

ان لوگوں نے پوری تیاری کر کے دشمن کے مقابلے کے لئے نکلے، پھر مذکورہ کلمہ کہا اور اس نے اپنا

پورا اثر دکھایا، اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

﴿وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ سَرَاجًاٖ وَيَرْفَعُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ﴾ [الطلاق: ۳، ۲]

اور جو اللہ سے ڈرتے رہے، اللہ اس کے لئے نکلنے کی راہ بنادے گا اور اس کو ایسی جگہ سے رزق دے گا جہاں اس کا گمان بھی نہ ہو اور جو اللہ پر بھروسہ کرے گا تو وہ اس کو کافی ہے۔  
مزید ارشاد ہے :

﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَعَلَى اللَّهِ فِلَيْسْتَوْكِلُ الْمُؤْمِنُونَ﴾ [المائدۃ: ۱۱]  
اور اللہ سے ڈرمونوں کو چاہیے کہ اللہ پر توکل کریں۔

اسباب دنیا اختیار کے بغیر توکل کرنا اور اللہ تعالیٰ کو کارساز سمجھنا یہ محض عاجزی ہے، اگرچہ اس پر قدرے توکل چھایا نظر آتا ہے، لیکن یہ توکل عجز ہے لذابندے کو چاہیے کہ اپنے توکل کو عاجزی اور عاجزی کو توکل نہ بنائے، بلکہ توکل کو بھی اسباب مامورہ سمجھ کر اسے اختیار کرے، جس کے بغیر کوئی کام سر انجام نہیں پاسکتا، اس مقام پر دو گروہ غلطی کے شکار ہوئے ہیں۔

ایک گروہ کا خیال ہے کہ حصول مراد کے لئے تنا توکل عی کافی اور مستقل سبب ہے، چنانچہ انہوں نے تمام وسائل اور اسباب کو معطل کر دیا، جس کی خود حکمت الہی مقتضی ہے اور سبب تک پہنچنے کا ذریعہ تھے، چنانچہ یہ گروہ ضعیف توکل اور ترک اسباب کے باعث عجز اور تفریط کا شکار ہو گیا۔

دوسرے گروہ نے اسباب پر اعتقاد رکھا اور اس کو اختیار کیا لیکن توکل سے اعراض کیا۔

یہاں مقصود یہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انتہائی کمال کی جانب بندوں کی رہنمائی کی ہے اور بتایا ہے کہ نفع بخش چیزوں پر دھیان ضروری ہے اور کوشش کرنا بھی لازم ہے، اسی صورت میں حَسَبِيَ اللَّهُ پڑھنے کا فائدہ ہو گا لیکن کوشش میں کوتاہی کے بعد حَسَبِيَ اللَّهُ کہنے پر اللہ تعالیٰ بندہ سے ناخوش ہوتا ہے اور اس کے لئے کفایت کا انتظام نہیں فرماتا، وہ تو صرف ان لوگوں کے لئے کافی اور کارساز ہے جو اس سے ڈریں پھر اس پر توکل کریں۔

## فصل (۳۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر کرنے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کا ذکر سب سے زیادہ کرتے تھے بلکہ آپ کا ہر کلام اللہ کے ذکر اور اس کی فکر میں ہوتا تھا، آپ کا امت کو حکم کرنا، روکنا اور اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات اور اس کے احکام اور وحد و عید کی تعلیمات سب کی سب ذکر الہی کے قبیل سے ہیں، اسی طرح اس کی بے حساب نعمتوں پر حمد و شاء اور تسبیح و تمجید بھی ذکر اللہ تھا، اللہ تعالیٰ سے سوال و دعا اور خوف و خشیت بھی ذکر تھا بلکہ آپ کی خاموشی تک بھی قلبی طور پر ذکر الہی کی مستمن تھی، جس طرح ذکر اللہ سے رطب manus تھے، اسی طرح قلب و جگر بھی اس سے سرشار تھا۔

قصہ مختصر یہ کہ آپ ہر آن، ہر حالت میں ذاکر و شاغل رہتے تھے اور ذکر اللہ آپ کی سانس کے ساتھ جاری و ساری رہتا، اٹھتے بیٹھتے، چلتے پھرتے، سوار ہوتے، اترتے، سفر و حضور ہر وقت اور ہر حال میں آپ اللہ تعالیٰ کو یاد کرتے تھے اور اس کے ذکر و فکر میں رہتے تھے۔

جب آپ نیند سے بیدار ہوتے تو یہ دعا پڑھتے :

«الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ الشُّسُورُ»

تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے ہم کو مارنے کے بعد زندہ کیا اور اس کے پاس اٹھ کر جاتا ہے۔

پھر اس کے بعد علامہ ابن قیم نے وہ حدیثیں ذکر کی ہیں، جن میں مندرجہ ذیل مواقع کی دعائیں مذکور ہیں، جب نیند سے بیدار ہو، جب نماز شروع کرے، جب گھر سے نکلے، جب مسجد میں داخل ہو، صبح و شام کی دعا اور جب کپڑے تبدیل کرے، جب گھر میں داخل ہو، جب بیت الخلاء میں داخل ہو، وضو کی دعا، اذان کی دعا، روایت ہلال کی دعا، کھانے کی دعا، اور چھیننے کی دعا۔

## فصل (۳۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا گھر میں داخل ہونے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اچانک گھر میں داخل نہیں ہوتے تھے بلکہ آگاہی کے بعد اندر جاتے تھے اور داخل ہونے کے وقت سلام کرتے تھے اور سواک فرماتے تھے، احوال دریافت فرماتے اور پوچھتے کیا کچھ ہے۔ کبھی پوچھتے، دوپر کا لکھاٹا ہے اور کبھی خاموش رہتے حتیٰ کہ ماحضر پیش کر دیا جاتا۔

آپ سے ثابت ہے کہ ایک شخص نے پیشاب کرنے کی حالت میں سلام کیا تو آپ نے جواب نہیں دیا اور پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ایسی حالت میں بات چیت کرنا پسند نہیں کرتا ہے۔ آپ پیشاب پا گانہ کے وقت قبلہ سرخ یا پشت نہیں کرتے تھے۔ ایسا کرنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے منع بھی فرمایا ہے۔

## فصل (۳۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اذان میں سنت طیبہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اذان ترجیح اور بغیر ترجیح ہر طرح سے ثابت ہے۔ اور اقامت ایک ایک مرتبہ اور دو دو مرتبہ مشرع کیا ہے لیکن «قد فَامْتَ الصَّلَاةُ» کا کلمہ آپ سے دو ہی مرتبہ کہنا ثابت ہے۔ ایک دفعہ کہنا قطعاً ثابت نہیں۔ اس طرح اذان کے شروع میں اللہ اکبر چار بار کہنا ثابت ہے، دوبار نہیں۔

اذان کے وقت اور اس کے بعد پانچ قسم کے اذکار کی آپ نے امت کو تعلیم دی ہے :

۱۔ ایک یہ کہ سننے والا موزن کے کلمات و الفاظ دو ہر آتا جائے، سوائے «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ» اور «حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ» کے کہ اس وقت «الْأَحَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ» کہنا چاہیے اور نہ دونوں میں جمع اور نہ صرف «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ وَحَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ» پر استغفار کرنا چاہیے۔

یہی حکمت کا تقاضا ہے، کیونکہ اذان کے کلمات ذکر ہیں اور «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ وَالْفَلَاحِ» نماز کی دعوت ہے۔ اس لئے سننے والے کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ مسنون قرار دیا ہے کہ اس دعوت کو سن کروہ اعانت کے کلمہ سے استغانت چاہیے۔

۲۔ دوسرے یہ کہ «رَضِيَتْ بِاللَّهِ رَبِّ الْإِسْلَامِ دِينَكَ وَمُحَمَّدَ نَبِيَّكَ وَاللَّهُ أَكْبَرُ» کہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جس نے یہ دعا پڑھی اس کے گناہ بخش دیئے گئے۔

۳۔ تیسرے یہ کہ موزن کی اذان کا جواب دینے کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود سلام پھیجے اور کامل ترین وہ درود ہے جو خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بنفس نفس امت کو سکھلایا ہے۔

۴۔ چوتھے اذان کے بعد یہ دعا پڑھئے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدَّعْوَةِ التَّامَةِ وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ أَتِ مُحَمَّداً الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ وَأَبْعَثْهُ مَقَاماً مَحْمُودًا»

اے اللہ کامل پکار اور ہمیشہ قائم رہنے والی نماز کے پروردگار! تو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ اور بزرگی دے اور آپ کو مقام محمود پر پہنچا۔

۵- پانچویں یہ کہ اس کے بعد اپنے لئے دعا کرے اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کو طلب کرے۔  
سنن میں آپ سے مروی ہے کہ اذان اور اقامت کے مابین کی دعا رد نہیں ہوتی۔ صحابہ نے پوچھا کہ ہم اس وقت میں کیا دعا کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ سے دنیا اور آخرت میں عافیت کا سوال کرو۔ یہ حدیث صحیح ہے۔

آپ ذی الحجہ کے عشرہ میں بکثرت دعا کرتے تھے اور تکبیر و تحمید اور تعلیل کی تاکید فرماتے۔  
آپ یوم عرفہ کی نماز فجر سے لے کر آخری یوم شریق کی عصر تک ان الفاظ کے ساتھ تکبیر کرتے تھے۔  
«اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، وَاللَّهُ الْحَمْدُ»  
اس حدیث کی اسناد اگرچہ صحیح نہیں لیکن عمل اس پر ہوتا رہا ہے۔ اس میں اللہ اکبر مکرر ہے۔  
حضرت جابر اور حضرت ابن عباس کی روایت میں تین مرتبہ اللہ اکبر کہنا صرف ان کا اپنا عمل ہے، اور دونوں صورتیں مستحسن ہیں۔

امام شافعی فرماتے ہیں کہ اگر یوں کہے «اللَّهُ أَكْبَرُ كَبِيرًا وَالْحَمْدُ للَّهِ كَثِيرًا وَسُبْحَانَ اللَّهِ بِكَرَةً وَأَحْسِنَلَا» تو یہ بھی بہتر ہے۔

فصل (۲۰)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا کھانا کھانے کا طریقہ

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کھانا شروع کرتے تو "بسم اللہ" کہتے اور لوگوں کو اس کا حکم دیتے۔ اور آپ فرمایا کرتے کہ جب تم میں سے کوئی کھانا کھانے کے وقت بسم اللہ کھنا بمحول جائے تو یہ کے "بِسْمِ اللَّهِ رَبِّ الْأَوَّلِ وَالآخِرِ" اور یہ صحیح ہے کہ کھانا کھاتے وقت بسم اللہ کھنا واجب ہے اور جو یہ کھنا چھوڑ دتا ہے تو اس کے کھانے پینے میں شیطان شریک ہو جاتا ہے۔  
بسم اللہ کرنے کے متعلق احادیث صحیح اور صریح وارد ہوئی ہیں۔ نہ اس کے مخالف کوئی حدیث ہے، نہ اجماع امت۔

اگر اجتماعی کھانے کے وقت ایک آدمی بسم اللہ پڑھ لے تو کیا باقی لوگوں سے یہ وجوب ساقط ہو جائے گا اور شیطان کی شرکت ختم ہو جائے گی۔ تو امام شافعی فرماتے ہیں کہ ایک آدمی کا پڑھ لیتا سب کی طرف سے کافی ہو جائے گا۔ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ جو شخص بسم اللہ پڑھے گا صرف اسی کے کھانے سے شیطان کی شرکت ختم ہو گی۔

لام تندی نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی اس حدیث کو صحیح بتا کر نقل کیا ہے کہ جی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چچہ آدمیوں کے ساتھ کھانا تذوق فرمارے تھے۔ اتنے میں ایک اعرابی آیا اور سارا کھانا دو لئے میں صاف کر دیا۔ اس پر آپ نے فرمایا "اگر یہ بسم اللہ پڑھ لیتا تو یہ کھانا تم سب کو کافی ہو جاتا۔"

یہ یقینی بات تھی کہ آپ اور صحابہ کرام بسم اللہ پڑھ چکے تھے اور حضرت حدیفہ سے مروی ایک حدیث میں ہے کہ "هم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک کھانے میں شریک تھے کہ اچانک ایک لڑکی آئی اور کھانے میں ہاتھ ڈالنے لگی، تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا ہاتھ پکڑ لیا پھر اس کے بعد ایک اعرابی آیا، آپ نے اس کا بھی ہاتھ پکڑ لیا اور فرمایا کہ شیطان اس کھانے کو حلال سمجھ لیتا ہے جس پر اللہ کا نام نہ لیا جائے اور وہ اس لڑکی کو اس لئے ساتھ لایا تھا اسکے ذریعہ کھانا اپنے

لئے حلال کرے۔ توجہ میں نے اس کا ہاتھ پکڑ لیا تو پھر اسی مقصد کے لئے اعرابی کو لے آیا لیکن میں نے اس کا بھی ہاتھ پکڑ لیا۔ بخدا اس وقت شیطان کا ہاتھ دونوں ہاتھوں کے ساتھ میرے ہاتھ میں تھا، پھر بسم اللہ پڑھ کر آپ نے کھانا تناول فرمایا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ سب کا پڑھنا ضروری ہے۔

لیکن اس حدیث کا یہ جواب دیا جاسکتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت کھانا شروع نہیں فرمایا تھا اور اس لڑکی نے پہلے شروع کر دیا تھا۔ اس لئے آپ نے اس کا ہاتھ پکڑ لیا۔

رہا سلام کرنے اور چھینکنے والے کے جواب کامسئلہ تو محل نظر ہے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا "جب تم میں سے کوئی چھینکے اور الحمد للہ کر کے تو ہر سننے والے مسلمان کا فرض ہے کہ اس کا جواب دے۔"

اگر دونوں میں حکم تسلیم کر لیا جائے تو بھی ان کے اور کھانے کے مسئلہ کے مابین فرق ظاہر ہے۔ اس لئے کہ شیطان کو کھانے والے کی مشارکت اس وقت حاصل ہوتی ہے جب وہ بسم اللہ نہ پڑھے، اور دوسرا جب بسم اللہ پڑھے گا تو صرف اس کے حق میں مشارکت ختم ہو گی، لیکن نہ پڑھنے والے کے حق میں باقی رہے گی۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ یہ تھی کہ جب برتن میں پانی پیتے تو تین سانس میں پیتے اور ہر سانس پر اللہ کی تعریف کرتے اور آخر میں الحمد للہ کرتے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی کسی کھانے کو برانیں کہا، اگر آپ کو ناپسند ہوتا تو چھوڑ دیتے اور خاموش رہتے اور کبھی یہ بھی فرمادیتے کہ مجھے اس کی خواہش نہیں ہے۔ کبھی کھانے کی تعریف بھی فرماتے تھے۔ جیسے ایک حدیث میں فرمایا "بہترین سالن سر کہ ہے" یہ آپ نے اس شخص سے فرمایا تھا جس نے کہا تھا، ہمارے پاس پیش خدمت کے لئے صرف سر کہ ہی ہے۔ یہ ارشاد اس کی دلجمی کے لئے تھا، اس سے مقصود سارے کھانوں پر افضلیت نہ تھی۔

جب آپ کی خدمت میں کھانا پیش کیا جاتا اور آپ روزے سے ہوتے تو فرماتے کہ "میرا روزہ ہے" اور ارشاد فرمایا کہ اگر روزے دار کو کھانا پیش کیا جائے تو کھانا پیش کرنے والے کو دعائیں دو اور اگر روزے سے آپ نہ ہوتے تو تناول فرماتے تھے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کھانے پر مدعا کیا جاتا اور کوئی دوسرا بھی آپکے ہمراہ ہو جاتا تو آپ میزبان کو مطلع کرتے اور فرماتے کہ یہ بھی ہمارے ساتھ ہے۔ اگر تم چاہو تو اسے اجازت دو ورنہ واپس لوٹا

دیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کھانا کھاتے وقت باعثیں بھی کر لیتے تھے، چنانچہ ایک دفعہ آپ نے اپنے خادم سے فرمایا کہ ”بِسْمِ اللّٰهِ كَوَاوْرِ اپنے سامنے سے کھاؤ۔“

بس اوقات مہمانوں کو منزد کھانے کی پیشکش اور اصرار فرماتے، جس طرح کہ مہمان نواز الہل کرم کیا کرتے ہیں۔ جس طرح دو دفعہ پینے کا واقعہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ پیش آیا کہ آپ ان سے بار بار پیو اور پیو فرماتے رہے۔

جب آپ کسی کے یہاں کھانا فوش فرماتے تو ان کے لئے دعائیں دیئے بغیر تشریف نہ لے جاتے، جیسا کہ امام ابو داؤد نے آپ سے ابوالیشم کے واقعہ میں روایت کیا ہے کہ لوگ جب کھانے سے فارغ ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”أَشْبِهُوا إِخْرَاجَكُمْ“ اپنے بھائی کو ثواب پہنچاؤ۔ ”لوگوں نے عرض کیا، کس طرح ثواب پہنچائیں تو آپ نے فرمایا کہ آدمی جب کسی کے گھر بلایا جائے اور کھانے پینے سے فارغ ہو جائے تو اس کے لئے دعا کرے اور یہی ثواب پہنچانا ہے۔“

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک دفعہ آپ رات کے وقت گھر میں تشریف لائے اور کھانا تلاش کیا لیکن کچھ نہیں ملا۔ اس وقت آپ نے یہ دعا فرمائی :

«اللَّٰهُمَّ أَطْعِنْ مَنْ أَطْعَمْنَی وَأَسْقِنْ مَنْ سَقَانَی»

اے اللہ جو مجھے کھلانے تو اسے کھلا اور جو پلاۓ تو اسے پلا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس شخص کے لئے دعا فرماتے تھے جو نقراء و مساکین کو کھانا کھلاتے ہیں اور ان کی تعریف کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کسی کے ساتھ بھی بیٹھ کر کھانا تناول فرمانے میں اعتناب نہیں فرماتے تھے، چاہے وہ چھوٹا ہو یا بڑا، آزار ہو یا غلام۔

آپ دائیں ہاتھ سے کھانے کا حکم دیتے تھے اور بائیں ہاتھ سے کھانے کو منع فرماتے تھے اور فرمایا کرتے کہ ”شیطان بائیں ہاتھ سے کھاتا اور اسی سے پیتا ہے۔“ اس حدیث سے بائیں ہاتھ سے کھانے کی حرمت ثابت ہوتی ہے اور یہی صحیح ہے۔

کچھ لوگوں نے آپ سے عدم آسودگی کی شکایت کی تو آپ نے ان کو بتایا کہ وہ ساتھ مل کر کھائیں اور الگ الگ نہ کھائیں اور بسم اللہ پڑھ لیا کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی مروی ہے کہ ”اپنے کھانے کو اللہ کے ذکر کے ساتھ ہضم کیا کرو اور کھا کر فوراً نہ سویا کرو۔ اس سے تمہارا دل سخت ہو جائے گا۔“ یہ حدیث صحیح معلوم ہوتی ہے۔ تجربہ سے بھی اس کا مشاہدہ ہوتا ہے۔

## فصل (۳۱)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سلام اور اس کے جواب کا طریقہ

صحیحین میں مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”بہترین اسلام یہ ہے کہ تم کھانا کھاؤ اور بانٹے والے اور نہ جانتے والے سب کو سلام کرو۔“ نیز صحیحین میں مذکور ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کیا تو ان سے فرمایا کہ ان فرشتوں کے پاس جاؤ اور انہیں سلام کرو اور سنو کہ وہ تمہیں کس طرح سلام کا جواب دیتے ہیں کیونکہ وہی تمہارا اور تمہاری اولاد کا سلام و جواب ہو گا۔ چنانچہ حضرت آدم علیہ السلام نے جا کر السلام علیکم کہا۔ فرشتوں نے جواب میں السلام علیکم و رحمۃ اللہ کہا اور ان کے جواب میں و رحمۃ اللہ کا اضافہ تھا۔

نیز آپ نے سلام کو عام کرنے کا حکم دیا اور فرمایا کہ جب وہ سلام کو عام کریں تو ان کی آپس میں محبت پیدا ہو جائے گی اور لوگ بغیر ایمان کے جنت میں داخل نہ ہوں گے اور ایمان بغیر محبت کے پیدا نہیں ہو سکتا۔

صحیح بخاری میں حضرت عمار کا یہ قول مذکور ہے کہ تین باتیں جس نے جمع کر لیں اس نے ایمان کو حاصل کر لیا۔ اول اپنے آپ سے انصاف کرنا، دوم سلام کرنا، سوم تنگی کے وقت خرچ کرنا۔ ان کلمات میں چھوٹی بڑی تمام بھلائیاں سست گئی ہیں۔ اس لئے کہ انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ انسان اللہ اور بندوں کے تمام حقوق کو ادا کرے اور لوگوں کے ساتھ وہی معاملہ کرے جسے اپنے لئے پسند کرے۔ اس میں اپنی ذات کے ساتھ انصاف کی بات بھی داخل ہے۔ اس لئے اپنے بارے میں انسان کو کسی ایسے وصف کا دعویٰ نہیں کرنا چاہیے جو موجود نہ ہو اور نہ نفس کو اللہ تعالیٰ کی نافرمانی سے پلید کرنا چاہیے۔

حاصل یہ ہے کہ اس انصاف سے اللہ تعالیٰ کی اور اپنی معرفت حاصل ہوگی۔ بندہ کو نفس کے ذریعہ اس کے خالق سے مراجحت نہیں کرنی چاہئے۔ اور اپنی مراد کو اللہ تعالیٰ اور نفس کی مراد کے مابین تقسیم

نہیں کرنا چاہیے، کیونکہ یہ خالمانہ تقسیم ہے۔ ایسی تقسیم مشرکین کرتے تھے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے :

﴿ هَذَا إِلَهٌ يُرْعَمُونَ وَهَذَا لِشَرِكَاتٍ فَمَا كَانَ لِشَرِكَاتٍ يَأْتِيهِمْ فَلَا يَصِلُّ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُّ إِلَيْهِ شَرِكَاتٍ يَأْتِيهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ [آل‌انعام: ۱۲۶]

یہ ان کے خیال میں اللہ کا ہے اور یہ ہمارے شرکاء کا اور جو شرکاء کا ہے وہ اللہ تک نہیں پہنچتا اور جو اللہ کا ہے وہ شرکاء تک پہنچتا ہے۔ ان کا فیصلہ کس قدر رہا ہے۔

بندے کو غور کرنا چاہیے کہ وہ ایسی تقسیم کرنے والوں میں داخل نہ ہو جائے جو اپنی ذات اپنے شرکاء اور اللہ تعالیٰ کے درمیان تقسیم کرتے ہیں، ورنہ وہ غیر شعوری حالت میں شک و شبہ میں پڑ جائے گا، کیوں کہ پیدا ائشی طور پر وہ ناداں اور ظالم ہے اور جو خود ظالم و جاہل ہواں سے انصاف کا مطالبہ کیجئے کیا جا سکتا ہے۔ مخلوق کے معاملہ میں وہ شخص کیونکر انصاف کر سکتا ہے جو خالق کے معاملے میں انصاف نہ کر سکا۔

ایک روایت میں ہے کہ ابن آدم تم نے میرے ساتھ انصاف نہیں کیا۔ ہماری نعمتیں تم تک پہنچ رہی ہیں اور تمہاری برائیاں ہم تک آرہی ہیں۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ ابن آدم : تم نے ہمارے ساتھ انصاف نہیں کیا۔ ہم نے تم کو پیدا کیا تم ہمارے علاوہ کسی اور کی عبادت کرتے ہو۔ ہم تم کو رزق دیتے ہیں۔ تم دوسرے کاشکرا ادا کرتے ہو۔ پھر کیسے اپنے ساتھ بے انصافی کرنے والا دوسروں کے ساتھ انصاف کر سکتا ہے بلکہ اس نے اس کے ساتھ بدترین ظلم کیا حالانکہ خام خیالی میں سمجھ رہا ہے کہ وہ اکرام کر رہا ہے۔

سلام کرنے کا مطلب تواضع و اعشاری ہے۔ ایسا آدمی کسی کے سامنے تکبر نہیں کرتا۔ محنتی میں خرچ اسی وقت ہو گا جب اللہ تعالیٰ پر پورا بھروسہ اور یقین کامل، "توکل"، رحم و کرم، جود و سخا کی صفات سے متصف ہو گا اور بندہ شیطان کی تکذیب کرے جو فخر و فاتح سے ڈر آتا ہے اور برا یوں کا حکم دیتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ جب آپ بچوں کے پاس سے گذرتے تو سلام کرتے تھے اور تندی نے روایت کیا ہے کہ آپ ایک دن عورتوں کی ایک جماعت کے پاس سے گذرے تو آپ نے انہیں ہاتھ کے اشارہ سے سلام کیا۔

ابوداؤد نے حضرت اسماء بنت زینہ سے روایت کیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایک دن ہم عورتوں

کی ایک جماعت کے پاس سے گذرے تو سلام کیا۔ ترمذی کی بھی یہی روایت ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ واقعہ ایک ہی ہے اور آپ نے ان کو ہاتھ کے اشارہ سے سلام کیا تھا۔

امام بخاری نے روایت کیا ہے کہ صحابہ کرام جمعہ کے دن نماز سے لوٹنے ہوئے ایک بڑھیا کے پاس سے گذرے تھے تو اسے سلام کرتے تھے اور وہ انہیں کچھ کھانا وغیرہ پیش کرتی تھیں۔ عورتوں کو سلام کرنے کے سلسلہ میں صحیح قول یہی ہے کہ بوڑھی اور محروم عورتوں کو سلام کیا جائے۔ ان کے علاوہ کسی کو نہیں۔

صحیح بخاری میں ہے کہ ”چھوٹا بڑے کو اور چلنے والا بیٹھے ہوئے کو اور سوار پیل چلنے والے کو اور تھوڑے افراد زیادہ کو سلام کریں۔“ ترمذی میں ہے کہ ”چلنے والا کھڑے کو سلام کرے“ اور مندرجہ اس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ ”دو چلنے والوں میں سے جو پبل کرے وہ افضل ہے۔“ سنن ابو داؤد میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ ”جو سلام میں ابتداء کرے وہ اللہ کے یہاں تمام لوگوں سے بہتر ہے۔“

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ کسی جماعت کے پاس آتے تو سلام کرتے اور جب واپس ہوتے تو بھی سلام کرتے تھے، نیز آپ نے فرمایا کہ ”جب تم میں سے کوئی بیٹھے تو سلام کرے اور جب کھڑا ہو تو سلام کرے اور پلا دوسرے سے زیادہ حقدار نہیں۔“

ابوداؤد نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کیا کہ جب تم میں سے کوئی اپنے رفق سے ملے تو سلام کرے اگر دونوں کے بیچ میں درخت یا دیوار حائل ہو جائے پھر سامنا ہو تو اس وقت پھر سلام کرے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام چلتے رہتے تھے تو رہا میں اگر کوئی پتھر یا درخت آ جاتا تو دائیں باسیں ہٹ جاتے اور جب دوبارہ ملتے تو ایک دوسرے کو سلام کرتے تھے۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ ہے کہ مسجد میں آنے والا سب سے پہلے تجیة المسجد دو رکعت نماز پڑھے پھر آئے اور لوگوں کو سلام کرے۔ اس طرح تجیة المسجد، تجیة القوم سے مقدم ہو جائے گا، کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کا حق ہے اور سلام بندوں کا، اور ایسے حالات میں اللہ تعالیٰ کا حق مقدم کیا جائے گا۔ بخلاف مالی حقوق کے تو ان میں نزاٹ پیلا جاتا ہے اور دونوں کے درمیان فرق آدمی کی ضرورت کے لحاظ سے ہوتا ہے، اور یہ دیکھ کر کہ مال میں دونوں قسم کے حقوق کو ادا کرنے کی وسعت ہے یا نہیں۔

اس طرح مسجد میں آنے والے کے لئے تین باتیں ترتیب وار ضروری ہیں جبکہ مسجد میں کوئی جماعت بھی بیٹھی ہوئی ہو :

اول یہ کہ داخل ہوتے وقت یہ دعا پڑھے :

«بِسْمِ اللَّهِ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ»

دوم یہ کہ تختہ المسجد کی در رکعت نماز ادا کرے۔ سوم یہ کہ اس کے بعد لوگوں کو سلام کرے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم رات کو اپنے گھر میں داخل ہوتے تو اس طرح سلام کرتے کہ جائے والاں لے اور جو سویا ہو وہ نہ جائے۔ (رواه مسلم) امام ترمذی نے یہ روایت ذکر کی ہے کہ ”کلام سے قبل ہی سلام کیا جائے گا۔“

امام احمد نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مرفوع ا روایت کیا ہے کہ ”سوال سے قبل ہی سلام ہونا چاہئے۔“ اس لئے جو سلام سے پہلے سوال کرے اس کا جواب نہ دو۔ آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ ”اس شخص کو اجازت نہ دو جو سلام سے ابتداء نہ کرے۔“

جب آپ کسی کے دروازے پر تشریف لاتے تو دروازے کے بالقلال کھڑے نہ ہوتے بلکہ دائیں یا بائیں جانب کھڑے ہوتے اور السلام علیکم کرتے تھے۔ جو آپ کے سامنے آتا آپ خود اس کو سلام کرتے۔ آپ دوسروں کو سلام پہنچاتے بھی تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کو سلام پہنچایا تھا اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے فرمایا تھا کہ حضرت جبریل تمہیں سلام کرتے ہیں۔

آپ کی سنت مبارکہ یہ تھی کہ آپ سلام کو ویرکات پر ختم کرتے تھے۔ بخاری میں حضرت انس سے مردی ہے کہ آپ تین بار سلام کرتے تھے، لیکن ایسا شاید اس وقت ہوتا ہے جب لوگ زیادہ ہوتے تھے اور ایک بار میں سب کو سلام نہیں پہنچ پاتا تھا۔ آپ کو جب یہ خیال ہوتا کہ پہلی اور دوسری بار سن نہیں سکتے ہیں تو سہ بارہ سلام کرتے۔ آپ کی سنت پر غور کرنے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ سلام کا تکرار عارضی چیز ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم جس سے ملتے تو خود سلام کرتے، اور جب کوئی آپ کو سلام کرتا تو اس کا ویسا ہی یا اس سے بہتر جواب فوراً دیتے۔ ہاں اگر کوئی عذر ہوتا جیسے قضاۓ حاجت وغیرہ تو جواب میں تاخیر کرتے۔ آپ سلام کا جواب با تھ سریا انگلی کے اشارے سے نہ دیتے سوائے نماز کے، کیونکہ اگر نماز کی

حالت میں سلام کیا جاتا تو آپ اشارہ سے جواب دیتے تھے اور یہ متعدد صحیح احادیث سے ثابت ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سلام کی ابتداء ”السلام علیکم و رحمۃ اللہ“ کے کلمات سے کہتے تھے اور ابتداء میں سلام کرنے والے کو ”علیک السلام“ کہنے کو ناپسند کرتے تھے۔ سلام کرنے والے کا جواب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ”و علیکم السلام“ سے دیتے تھے۔ جواب سے اگر واو کو حذف کر دیا جائے تو ایک جماعت کا خیال ہے کہ جواب کا فرض ادا نہ ہو گا کیونکہ یہ سنت کی مخالفت ہے، نیز اس سے یہ پتہ نہیں چلا کہ اس نے جواب دیا ہے یا سلام کیا ہے۔ کچھ اور لوگوں کا خیال ہے کہ اس طرح کا جواب صحیح ہو گا۔ امام شافعی نے اس کی وضاحت کی ہے۔ اور اس آیت سے استدلال کیا ہے کہ ﴿فَقَالُوا سَلَّمَ فَالَّذِي  
﴾ (ذاریات) لیکن اس جگہ جواب میں واو اس لیے حذف کیا گیا کہ ابتداء میں بھی جملہ میں کچھ حذف ہے۔ امام شافعی کے خیال کی تائید آدم علیہ السلام کو فرشتوں کے جواب سے بھی ہوتی ہے کیونکہ اس میں واو نہیں تھا۔

## فصل (۳۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اہل کتاب کو سلام کرنے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا، اہل کتاب سے سلام کی ابتداء نہ کرو۔ جب تم راستے میں ان سے ملوٹوانیں تھک راہ کی طرف مجبور کرو، لیکن کما جاتا ہے کہ یہ حکم ایک خاص موقع کا ہے، جب آپ بنی قریش کی طرف گئے تو فرمایا، انہیں سلام کرنے میں پہل نہ کرو۔ اب یہ سوال ہے کہ یہ حکم تمام حالات کے لیے ہو گایا کسی اور قوم کے لیے مخصوص ہے، یہ محل نظر ہے۔

صحیح مسلم میں مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، یہودیوں اور عیسائیوں کو سلام کرنے میں پہل نہ کرو۔ اگر انہیں کسی راستے میں ملوٹوانیں تھک راہ کی طرف جانے پر مجبور کرو۔

بطاہریہ حکم عام ہے لیکن علماء کا اس مسئلہ میں اختلاف ہے اور اکثریت اس طرف ہے کہ ان کو سلام کرنے میں پہل نہ کی جائے۔ سلام کے جواب دینے کے متعلق صحیح قول یہ ہے کہ جواب دینا واجب ہے، اور ان میں اور اہل بدعت میں یہ فرق ہے کہ ہمیں اہل بدعت سے قطع تعلق کا حکم ہے (تکہ اس سے انہیں تعزیر و زجر کی جائے)۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک مجلس سے آپ کا گذر ہوا جس میں مسلمان اور مشرکین سب بیٹھتے تھے۔ آپ نے ان سے سلام کیا۔ اسی طرح ہر قل وغیرہ کے نام خط لکھا تو «سلامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى» لکھا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی منقول ہے کہ گذرنے والی جماعت میں سے ایک شخص اگر سلام کرے تو کافی ہو گا۔ اور بیٹھے ہوئے لوگوں میں سے ایک شخص جواب دیدے تو یہ بھی کافی ہو گا۔ اس کی طرف وہ لوگ گئے ہیں جو جواب کو فرض کفایہ کرتے ہیں، لیکن اگر یہ حدیث ثابت ہو تو مذکورہ قول بت خوب ہے مگر اس کی مدد میں سعید بن خالد ہیں جن کے بارے میں ابو زرعہ کا قول ہے کہ ضعیف ہیں اور یہی ابو حاتم نے بھی کہا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ بھی تھی کہ جب کوئی آپ کو کسی کا سلام پہنچاتا تو اس کو اور پہنچانے والے دونوں کو آپ جواب دیتے تھے۔ اگر کسی سے خلاف شرع کام ہو جاتا تو اس کے توبہ کرنے تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم نہ اس سے سلام کرتے اور نہ اس کے سلام کا جواب دیتے تھے۔

فصل (۲۳)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اجازت طلبی کا طریقہ

صحیح روایت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا "اجازت تین بار طلب کی جائے اگر اجازت مل جائے تو بھتر ہے ورنہ واپس پلے جاؤ"۔ اور یہ بھی فرمایا کہ "اجازت طلبی محض دیکھنے سے بچنے کے لئے ہے"۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے اس شخص کی آنکھ پھوڑنے کا ارادہ فرمایا جو حجرہ کے دروازے سے دیکھنے کی کوشش کر رہا تھا اور پھر فرمایا کہ : "اجازت طلبی اس لیے ہے کہ آنکھوں سے دیکھنے کی ضرورت نہ رہے"۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ اجازت چاہنے سے قبل سلام کرتے تھے اور لوگوں کو اس کی تعلیم بھی دیا کرتے تھے۔ ایک شخص نے اجازت طلب کرتے ہوئے عرض کیا کیا میں اندر آ جاؤں، تو آپ نے ایک شخص کو بھیجا کہ جاؤ اسے اجازت طلب کرنے کا طریقہ بتاؤ اور کو کو کہ پسلے السلام علیکم کے پھر اندر آنے کے لئے پوچھئے۔ آپ کو یہ فرماتے ہوئے اس شخص نے سن لیا تو اس نے اسی طرح سے کیا۔ چنانچہ آپ نے اجازت مرحمت فرمادی اور وہ اندر داخل ہوا۔

اس حدیث سے ان لوگوں کی تردید ہوتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ پسلے اجازت طلب کی جائے پھر سلام کیا جائے، اور ان کی بھی تردید ہوتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اگر صاحب مکان پر داخلہ سے پسلے نظر پڑ جائے تو پسلے سلام کرے گا اور نہ پسلے اجازت طلب کرے گا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ بھی تھی کہ تین بار اجازت طلبی کے بعد اگر اجازت نہ ملے تو واپس لوٹ جاتے۔ اس میں ان کی تردید ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اگر صاحب خانہ نہ سن سکیں تو تین بار سے زیادہ اجازت طلب کر سکتا ہے اور دوسرے الفاظ میں اجازت چاہ سکتا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب اجازت طلب کرنے والے سے دریافت کیا جائے کہ تم کون ہو تو جواب میں فلاں بن فلاں یا اپنی کنیت بتائے اور یہ نہ کہے کہ میں ہوں۔

ابوداؤ نے آپ سے روایت کیا ہے کہ ”آدمی اگر کسی کے پاس اپنا قاصد بھیجے تو یہ اس کی اجازت کی دلیل ہے۔“ اس حدیث کو امام بخاری نے تعلیقاً ذکر کیا ہے پھر ایک حدیث ذکر کی ہے جس سے یہ پتہ چلتا ہے کہ اجازت طلب کرنے کا اعتبار دعوت دینے کے بعد بھی ہو گا۔ اس حدیث میں اصحاب صفت سے متعلق ایک صحابی کا بیان ہے کہ میں نے انہیں دعوت دی، وہ لوگ آئے اور اجازت طلب کی۔ کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ مدعا فوراً آجائے تو اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہیں اور اگر دعوت کے کچھ دیر بعد آئے تو پھر اجازت طلب کرنی ہوگی۔ کچھ دوسرے لوگوں کا خیال ہے کہ داعی کے پاس مدعا کے آنے سے پہلے کچھ ایسے لوگ ہوں جن کو وہ دعوت دے چکا ہو تو اب مدعا کو اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہ ہوگی ورنہ وہ اجازت طلب کرے گا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ جب تخلیہ کے لئے کسی کے گھر جاتے تو کسی کو دروازے پر مقرر کر دیتے پھر کوئی بلا اجازت آپ کے پاس جانہیں پاتا تھا۔

رسی وہ اجازت طلبی جو اللہ تعالیٰ نے غلاموں کو اور ان بچوں کو حکم دیا ہے جو ابھی رشد و بلوغ کو نہیں پہنچے، اس کے تین مواقع ہیں۔ فجر سے قبل، دوپہر کے وقت اور سوتے وقت۔ چنانچہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما اس کا حکم فرمایا کرتے اور کہا کرتے تھے کہ لوگوں نے اس پر عمل ترک کر رکھا ہے۔

ایک جماعت کا خیال ہے کہ یہ آیت منسوخ ہے لیکن انہوں نے اس کی کوئی دلیل نہیں پیش کی۔ ایک جماعت کا قول ہے کہ مستحب ہے، لیکن امر کے صیغہ سے ظاہری طور پر وجوب کونہ ماننے کی ان کے پاس بھی کوئی دلیل نہیں ہے۔

ایک جماعت کا مسلک ہے کہ یہ حکم صرف عورتوں کیسا تھا مخصوص ہے اور یہ بات بالکل غلط ہے۔ ایک اور جماعت کا خیال ہے کہ یہ صرف مردوں کے ساتھ خاص ہے۔ ان کا استدلال ”الذین“ کے کلمے سے ہے جو مردوں کے لئے استعمال ہوتا ہے لیکن کام کا سیاق و سبق ان کے منافی ہے۔

ایک جماعت کا خیال ہے کہ یہ حکم ضرورت کی وجہ سے تھا جب ضرورت ختم ہو گئی تو حکم بھی باقی نہ رہا۔ چنانچہ امام ابوداود نے سنن میں ذکر کیا ہے کہ کچھ لوگوں نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے دریافت کیا کہ آپ کا اس آیت کے بارے میں کیا خیال ہے، ہمیں اس کا حکم ہوا ہے لیکن اس پر کوئی عمل نہیں کرتا تو حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مومنوں پر شفیق و رحیم ہے۔ اسے پردہ پسند ہے۔ پہلے لوگوں کے گھروں میں پردے کا انتظام نہ تھا۔ اکثر خادم، لڑکے زیر پرورش، یتیم گھر

میں ایسی حالت میں داخل ہو جاتے جب مرد اپنی بیوی کی ساتھ ہوتا، لہذا اللہ تعالیٰ نے مذکورہ اوقات میں اجازت لینے کا حکم دیا۔ پھر لوگوں میں پردے کا انتظام ہو گیا تو کسی کو اس آیت پر عمل کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔

بعض لوگوں نے اس حدیث کی صحت کا انکار کیا ہے اور عکرہ کو مطعون کیا ہے لیکن اس سے کچھ نہیں ہوتا اور اسی طرح راوی عمرو بن ابی عمرو کو بھی مطعون کیا ہے لیکن اس طعن و تشنیع سے کچھ فرق نہیں پڑتا کیونکہ اصحاب مسیحین نے ان کی روایتوں کو لیا ہے، اس لئے مذکورہ طعن بے جا اور بے سود ہے۔

ایک اور جماعت کا خیال ہے کہ مذکورہ آیت حکم ہے اور اس کا کوئی معارض نہیں لیکن صحیح قول یہ ہے کہ آیت کا حکم ایک سبب سے متعلق ہے جس کی طرف آیت میں اشارہ موجود ہے یعنی اگر اجازت کے قائم مقام کوئی چیز موجود ہو مثلاً دروازہ کھول دیا جائے یا پردہ اخاد دیا جائے یا لوگ آرہے ہوں تو ایسی صورت میں اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہیں لیکن اگر ایسا نہ ہو تو پھر اجازت طلب کرنا ضروری ہے اور آیت کا حکم برقرار ہے۔

## فصل (۲۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا چھینکنے میں اسوہ حسنہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ چھینک کو پسند کرتا ہے اور جمالی کو ناپسند کرتا ہے۔ لہذا جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے اور وہ الحمد للہ کے تو سننے والے مسلمان پر حق واجب ہے کہ جواب میں یہ حمک اللہ کے۔ رہی جمالی تو یہ شیطان کو طرف سے ہے، لہذا جب تم میں سے کسی کو جمالی آئے تو چاہیے کہ جہاں تک ہو سکے اسے روکے کیونکہ جب تم میں سے کوئی جمالی لیتا ہے تو شیطان ہنستا ہے۔ (بخاری)۔

امام بخاری نے مزید روایت کیا ہے کہ ”جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے تو اسے چاہیے کہ وہ الحمد للہ کے اور اس کے بھائی اور ساتھی کو چاہیے کہ جواب میں یہ حمک اللہ کے اور جب یہ حمک اللہ کہ چکے تو پہلے شخص کو چاہیے کہ ”بِيَهْدِيْكُمُ اللَّهُ وَيُصْلِّخُ بَالَّكُمْ“ کے یعنی اللہ تعالیٰ تمہیں ہدایت دے اور تمہارے حالات درست کر دے۔

صحیح مسلم میں مذکور ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”جب تم میں سے کوئی چھینکے اور الحمد للہ کے تو تم یہ حمک اللہ کو اور اگر وہ الحمد للہ نہ کے تو اس کا جواب نہ دو۔“

صحیح مسلم ہی میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”ایک مسلمان کے دوسرا مسلمان پر چھینتی ہیں۔ جب تم اس سے ملو تو سلام کرو، جب تمہیں دعوت دے تو قبول کرو، جب نصیحت طلب کرے تو نصیحت کرو، جب چھینکے اور الحمد للہ کے تو یہ حمک اللہ کو، جب مرجائے تو جنازہ میں شرکت کرو اور جب بیمار ہو جائے تو عیادت کرو۔“

امام ترمذی نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت کیا ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں چھینکنے کے وقت یہ کہنے کی تعلیم دی ہے ”الحمد للہ علی کل حال“ امام مالک نے نافع سے اور انہوں نے ابن عمر سے روایت کیا ہے جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے اور اس کے جواب میں یہ حمک اللہ

کما جائے تو چھینکنے والے کو ”یہ حمنا اللہ و ایا کم و ملغم نا و لکم“ کہنا چاہیے۔

ابتداء میں جو حدیث مذکور ہوئی ہے، اس کا مفہوم یہ ہے کہ چھینکنے والے کا جواب دینا فرض عین ہے۔ ابن ابی زید نے اسی کو اختیار کیا ہے اور اس کا کوئی معارض بھی نہیں ہے۔

چونکہ چھینکنے والے کو چھینک سے نعمت ملتی ہے اور جسم میں پھنسنے ہوئے بخارات کے نکلنے سے فائدہ ہوتا ہے اور صحت نصیب ہوتی ہے اس لئے اس نعمت کے حصول پر اللہ تعالیٰ کی تعریف اس کے لئے مشرع کی گئی ہے۔ زمین کو جس طرح زلزلہ سے جھٹکا گلتا ہے اسی طرح کا جھٹکا چھینک سے بدن کو گلتا ہے مگر اللہ کا احسان ہے کہ اس جھٹکے کے باوجود تمام اعضا اپنی جگہ برقرار رہتے ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب چھینک آئی تھی تو آپ اپنا ہاتھ یا کپڑا چڑھا اور پر رکھ لیتے یا سرنچا کر لیتے اور آواز پست فرمائیتے تھے۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ بڑی جملائی اور باواز بلند چھینک شیطان کی جانب سے ہے۔

صحیح حدیث میں ہے کہ ایک آدمی کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں چھینک آئی تو آپ نے یہ حکم اللہ فرمایا پھر دوبارہ چھینک آئی تو آپ نے فرمایا کہ اس آدمی کو زکام ہے۔ یہ امام مسلم کی روایت میں ہے اور امام ترمذی کی روایت میں ہے کہ آپ نے تیسری مرتبہ فرمایا کہ اس آدمی کو زکام ہے اور انہوں نے اس حدیث کو صحیح بتایا ہے۔

امام ابو داؤد نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوع ا روایت کیا ہے کہ تمہارے بھائی کو اگر تین بار چھینک آئی تو وہ واقعی چھینک تھی اور جو اس سے زیادہ چھینکا تو وہ زکام ہے۔ اور چھینک میں تین بار جواب دینا سنت ہے۔

اگر یہ سوال کیا جائے کہ زکام کی حالت میں انسان دعا کا زیادہ محتاج ہوتا ہے تو اس کا جواب یہ ہو گا کہ ایسے شخص کو مریض والی دعا دینا چاہیے، لیکن چھینک جو اللہ کو پسند ہے اور جسے نعمت بتایا گیا ہے وہ تین چھینکنوں ہی تک ہے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس شخص کے لئے فرمایا کہ وہ مزکوم ہے تو اس سے اس بات پر تنیسہ مقصود تھی کہ اس کے حق میں عافیت کی دعا کرنی چاہیے اور یہ مذدرست بھی تھی کہ تین مرتبہ کے بعد جواب کیوں نہیں دیا۔

جب کسی چھینکنے والے نے الحمد للہ کہا تو بعض حاضرین نے سنایا اور بعض نے نہیں سنایا تو جس نے نہیں

سنا، انہیں کیا کرنا چاہیے۔ اس میں صحیح بات یہ ہے کہ جب یقین ہو جائے کہ اس نے حمد کی ہے تو سب کو اس کا جواب دینا چاہیے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ جب کوئی "الحمد للہ" کہے تو اس کا جواب دو۔ اور جب کوئی چیختنے والا "الحمد للہ" نہ کہے یا بھول جائے تو این العربی کا قول ہے کہ اس کو یاد دہانی نہ کرائی جائے۔ اور ظاہری الفاظ حدیث سے اس کی تائید ہوتی ہے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو یاد دہانی اس موقع پر نہیں کرائی حالانکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سنت پر عمل کرنے اور اس کے سیکھنے پر بست زور دیتے تھے۔ اس کا رخیر میں تعاون کرنے کے زیادہ اہل تھے۔

حدیث سے یہ بھی ثابت ہے کہ یہود، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس اس امید پر چیختنے تھے کہ آپ ان کے جواب میں "یہ حکم اللہ" کہیں گے لیکن آپ یہ نہ کہتے، صرف "یَهُدِّنَّکُمُ اللَّهُ وَيُصْلِحُ بَاكُمْ" کہتے تھے۔

## فصل (۲۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر کے دوران اسوہ حسن

صحیح روایت میں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا ”جب تم میں سے کوئی کام کا ارادہ کرے تو اسے چاہیے کہ دور رکعت نماز پڑھے“ چنانچہ آپ نے دور جاہلیت کے غلط ادیام کے بجائے یہ طریقہ حسنہ پیش فرمایا کیونکہ وہ لوگ پرندوں اور تیروں سے ٹھگوں لیتے تھے اور قرعد کے ذریعہ یہ جاننے کی کوشش کرتے تھے کہ غیب میں ان کے حصہ میں کیا تقسیم ہو چکا ہے اور اس طریق کار کو استسام کہا کرتے تھے اور اس کی جگہ ایسی دعا تعلیم فرمائی جو توحید، اللہ تعالیٰ کی بندگی، احتیاج اور توکل پر مشتمل ہے۔ اس ذات پاک سے سوال کرنا ہے جس کے ہاتھ میں تمام خیر اور بھلائی ہے اور اس کے سوا نہ کسی سے بھلائی پہنچ سکتی ہے اور نہ اس کے سوا کوئی دھوکا کو دور کر سکتا ہے۔

یہ دعا اہل سعادت کے لئے نیشن سعادت و برکت ہے اور ایسے بدجنت مشرکین کے لئے اس میں کچھ حصہ نہیں جو اللہ کے ساتھ ساتھ اور وہ کو بھی معبدوں تاتے ہیں۔

**﴿الَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ الْلَّهِ إِلَيْهَا، أَخْرَى فُسُوفَ يَعْلَمُونَ﴾**

جو اللہ کے ساتھ کسی اور کو بھی معبدوں قرار دیتے ہیں عنقریب انہیں معلوم ہو جائے گا۔

اس دعائیں اللہ تعالیٰ کی صفات کاملہ اور رحموبیت عالمہ کا اقرار ہے۔ اس پر توکل کا اعلان ہے اور اپنی مصلحتوں سے تاواقفیت اور ان پر عدم قدرت کا اعتراف ہے۔

مند احمد میں حضرت سعد بن ابی و قاص سے مرفوع روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ ”اللہ تعالیٰ سے استغفار کرنا اور اس کی قضا پر راضی ہو جانا بھی آدم کی سعادت کی علامت ہے اور استغفار کو ترک کردن اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر ناراضی ہونا بھی آدم کی بد بختی کی علامت ہے۔“

یہاں قابل غور امر یہ ہے کہ مقدر دو صفتوں کے درمیان مذکور ہے۔ ایک توکل جو مقدور سے پہلے

استخارہ کا مضمون ہے اور روم اللہ کے فیصلہ پر رضامندی جو مقدور کے بعد کی چیز ہے۔

جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سواری پر بیٹھتے تو تین مرتبہ اللہ اکبر کہہ کر یہ دعا پڑھتے :

«سُبْحَانَ اللَّهِ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ، وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِّبُونَ»

پاک ہے وہ ذات جس نے اسے ہمارے لئے مسخر کیا اور ہم اسے زیر نہ کر سکتے تھے، ہم اپنے رب کی طرف لوٹنے والے ہیں۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ فِي سَفَرِي هَذَا الْبِرَّ وَالْتَّقْوَى، وَمِنَ الْعَمَلِ مَا تَرَضَّى  
اللَّهُمَّ هَوَنَ عَلَيْنَا السَّفَرُ وَأَطْوِعُنَا بُعْدَهُ اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ  
وَالْخَلِيلُ فِي الْأَهْلِ، اللَّهُمَّ أَصْبَحْنَا فِي سَفَرِنَا وَأَخْلُقْنَا فِي أَهْلِنَا»

اے اللہ اس سفر میں تجھ سے نیکی و تقوی کا سوال کرتا ہوں اور ایسے عمل کا جس کو تو پسند کرے۔ اے اللہ سفر آسان کرو اور اس کی دوری سمیٹ دے۔ اے اللہ تو سفر کا ساتھی اور گھر والوں کا محافظ ہے۔ اے اللہ سفر میں ہمارے ساتھ رہ اور گھر والوں کی حفاظت فرم۔

اور جب سفر سے واپس ہوتے تو یہ دعا پڑھتے :

«آئُونَ تَائِبُونَ، عَابِدُونَ لِرَبِّنَا حَامِدُونَ»

ہم لوٹ کر آتے ہیں، اللہ کے آگے توبہ کرتے ہیں اور اس کی عبادت اور تعریف کرتے ہیں۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ جب آپ شر میں داخل ہوتے تو یہ دعا پڑھتے :

«تَوَبَّنَا تَوَبَّنَا لِرَبِّنَا أَوْبَا لَا يُغَادِرُ حَوْنَا»

ہم لوٹ کر آتے ہیں، اللہ کے آگے توبہ کرتے ہیں، وہ ہمارے تمام گناہوں کو معاف کر دے گا۔

جب آپ سواری پر چڑھنے کے لئے رکاب میں پیر رکھتے تو بسم اللہ کرتے اور جب اس کی پشت پر سوار ہو جاتے تو "الحمد للہ" کہتے، پھر «سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ» والی دعا پڑھتے تھے۔ جب آپ سفر جانے والے کسی صحابی کو رخصت کرتے تو یہ دعا پڑھتے :

«اسْتَوْدِعَ اللَّهُ دِينَكَ وَأَمَانَتَكَ وَخَوَاتِيمَ عَمَلِكَ»

میں تیرا دین تیری امانت اور تیرے عمل کا انجمام اللہ کے پروردگر تھا ہوں۔

ایک شخص خدمت نبھی میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں سفر کا ارادہ رکھتا ہوں تو آپ نے فرمایا ”میں تجھے اللہ سے ڈرنے اور اوپنجی جگہ پر اللہ اکبر کرنے کی وصیت کرتا ہوں“ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جب کسی بلندی پر چڑھتے تو بخیر کہتے اور جب نیشی جگہ اترتے تو تسبیح کہتے، اسی حیثیت میں نماز بھی رکھی گئی ہے۔ حضرت انس کہتے ہیں کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی اوپنجی جگہ یا میلہ پر چڑھتے تو یہ دعا پڑھتے :

«اللَّهُمَّ لَكَ الشَّرَفُ عَلَىٰ كُلِّ شَرَفٍ وَلَكَ الْحَمْدُ عَلَىٰ كُلِّ حَالٍ»

اے اللہ ہر بلندی پر تجھے ہی بلندی حاصل ہے اور ہر حالت میں تیری ہی حمد ہے۔

اور آپ فرماتے تھے کہ ”فرشتے ایسے قافلے کے ساتھ شریک نہیں ہوتے، جس میں کتنا یا کھنٹی اور باجا ہو۔“

آپ اس بات کو تاپسند فرماتے تھے کہ مسافر تنارات کو سفر کرے۔ آپ نے فرمایا کہ ”اگر لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ تناسفر کرنے میں کتنی قباحت ہے تو وہ رات کو تناسفر نہ کریں۔“ بلکہ آپ تناسفر ہی تاپسند فرماتے تھے اور ارشاد فرماتے تھے کہ ”ایک مسافر ایک شیطان ہے، دو مسافرو شیطان اور تین سے قافلہ بنتا ہے۔“

آپ نے فرمایا کہ جب تم میں سے کوئی کسی جگہ اترے تو یہ دعا پڑھے :

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّمَاثِيلِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ»

ہر اس چیز کے شر سے جو اس نے پیدا کی، اللہ کے کلمات کے ذریعہ پناہ مانگتا ہوں۔

پھر اسے کچھ ضرر نہ پہنچے گا، یہاں تک کہ وہ اس جگہ سے روانہ ہو جائے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے کہ جب تم سبزہ زاروں میں سفر کرو تو اونٹوں کو بھی زمین میں سے ان کا حصہ دیا کرو اور جب تم ویران مقام میں سفر کرو تو جلدی سے اسے عبور کر جاؤ۔ اور جب رات میں اترو تو راستوں سے بچو کیونکہ وہ چلنے والوں کا راستہ اور رات میں زہر میلے جانوروں کا ٹھکانہ ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم مسافر کو دشمن کے علاقوں میں قرآن لے جانے سے منع فرماتے تھے کہ کہیں دشمن کے ہاتھ نہ لگ جائے اور اس کی بے حرمتی کا مرتكب ہو۔ آپ عورت کو بغیر محروم کے سفر کرنے

سے منع فرماتے تھے اگرچہ یہ برد (۲ میل) کی مسافت ہی کیوں نہ ہو۔  
آپ سافر کو حکم دیتے کہ جب سفر میں کام ختم ہو جائے تو جلدی سے اپنے گھر لوٹ آئے اور طویل  
سفر سے واپسی میں رات کے وقت گھر آنے سے منع فرمایا ہے۔

جب آپ سفر سے واپس تشریف لاتے تو اہل بیت کے بچوں سے ملتے۔ اور سفر سے واپس آنے  
والے کے ساتھ آپ معاففہ فرماتے تھے اور اگر اہل بیت میں سے ہوتا تو اس کا بوسہ لیتے تھے۔  
شعیٰ کا قول ہے کہ صحابہ کرام جب سفر سے واپس آتے تو معاففہ کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ  
 وسلم جب سفر سے آتے تو پہلے مسجد جا کر دور کعت نماز ادا فرماتے تھے۔

فصل (۳۶)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا خلقتہ الحاجۃ کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے صحابہ کرام کو خطبہ حاجت کی اس طرح تعلیم

دی :

«إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ، وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ لِإِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»

تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں، ہم اسی کی حمد کرتے ہیں، اسی سے مدد چاہتے ہیں اور اسی سے اپنے گناہوں کی مغفرت طلب کرتے ہیں اور ہم اللہ کی پناہ چاہتے ہیں، نفس کی برائیوں اور برے اعمال سے۔ جسے اللہ بدایت دے اسے کوئی گمراہ نہیں کر سکتا اور جسے وہ گمراہ کرے اسے کوئی راستہ نہیں دکھا سکتا۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور گواہی دیتا ہوں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔

پھر درج ذیل تین آیتیں پڑھتے :

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِيدِهِ . . .﴾ [آل عمران: ۱۰۲]

اسے ایمان والو! اللہ سے ذرو، جتنا اس سے ڈرنے کا حق ہے۔

﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ أَتَقُوا رَبِّكُمْ﴾ [النساء: ۱]

اسے لوگو! اپنے رب سے ذرو۔

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قُولًا سَلِيدًا﴾ [الاحزاب: ۷۰]

اسے ایمان والو! اللہ سے ذرو اور درست بات کو۔

شعبہ کتے ہیں کہ میں نے ابو اسحاق سے دریافت کیا کہ آیا یہ خطبہ نکاح ہے یا کچھ اور ہے؟ انہوں نے جواب دیا، یہ ہر ضرورت کے لئے ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم میں سے کوئی عورت یا غلام یا جانور حاصل کرے تو وہ اس کی پیشانی پکڑ کر اللہ سے برکت کی دعا کرے اور بسم اللہ کے اور یہ دعا پڑھے:

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا جُبِلَتْ عَلَيْهِ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرَّهَا وَشَرِّ مَا جُبِلَتْ عَلَيْهِ»

اے اللہ! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں، اس کی بھلانی اور جس پر یہ پیدا کی گئی ہے، اس کی بھلانی مانگتا ہوں اور اسکی برائی اور جس پر یہ پیدا کی گئی ہے اسکی برائی سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ نکاح کرنے والے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے:

«بَارَكَ اللَّهُ لَكَ وَبَارَكَ عَلَيْكَ وَجَمِيعَ بَنِيكُمَا فِي خَيْرٍ»

اللہ تمہارے لئے برکت دے اور تم پر برکت نازل کرے اور تم دونوں کو بھلانی پر جمع کرے۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا، جو آدمی بھی کسی مریض کو دیکھے اور یہ دعا پڑھ لے تو اسے وہ مرض کبھی نہ ہو گا جاہے کچھ بھی ہو۔ دعا یہ ہے:

«الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي عَافَنِي مِمَّا أَبْتَلَاكَ بِهِ، وَفَضَّلَنِي عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقَ تَنْفِيلًا»  
سب تعریفیں اللہ کے لئے جس نے مجھے اس مرض سے محفوظ رکھا، جس میں تجھے جلا کیا اور مجھے بہت سی مخلوقات پر بطور خاص افضلیت دی۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ہگون کا تذکرہ کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ اس میں بترقال ہے لیکن یہ مسلمان کو نقصان نہیں دے سکتی۔ جب تم کوئی برا ہگون دیکھو، جسے تم برا سمجھتے ہو تو یہ دعا پڑھو:

«اللَّهُمَّ لَا يَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَا يَدْفَعُ السَّيِّئَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ»

اے اللہ تو ہمی بھلانیاں عطا کرتا ہے اور صرف تو ہمی تکالیف رفع کرتا ہے اور تیرے سوانہ توفیق ہے اور نہ قوت ہے۔

## فصل (۲۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا خواب دیکھنے کے متعلق اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ اچھے خواب اللہ کی جانب سے ہیں اور بے خواب شیطان کی طرف سے ہیں اس لئے جو شخص کوئی ناپرندیدہ خواب دیکھے تو وہ اسیں جانب معمولی تھوک کے ساتھ پھونک مار دے اور ”اعوذ باللہ... اخ“ پڑھ لے تو اسے کوئی نقصان نہیں پہنچ گا اور کسی کو اس کی خبر نہ دے۔ اور اگر خواب اچھا دیکھے تو خوش ہو اور صرف اسی کو خبر دے جس سے محبت ہو۔ آپ نے برا خواب دیکھنے والے کو پہلو بد لئے اور نماز پڑھنے کا بھی حکم دیا ہے۔ اس طرح کل پانچ چیزوں کا حکم دیا گیا ہے۔ (۱) بائیں طرف پھونک مارنے کا (۲) اعوذ باللہ پڑھنے کا (۳) کسی کو خبر نہ دینے کا (۴) کروٹ بد لئے کا (۵) نماز پڑھنے کا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خواب کی جب تک تعبیر نہ کی جائے، اڑتا رہتا ہے اور جب تعبیر بیان کردی جاتی ہے تو واقع ہو جاتی ہے، لہذا خواب دیکھنے والا صرف اسی کو بتائے جس سے محبت ہو یا جو صاحب رائے ہو، نیز آپ سے منقول ہے کہ خواب دیکھنے والے سے آپ پہلے یہ فرمادیتے تھے کہ تم نے اچھا خواب دیکھا ہے، پھر اس کی تعبیر بیان فرماتے تھے۔

## فصل (۲۸)

### وسادس کے متعلق آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ

حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت ہے کہ انسان کے دل میں ایک القاء فرشتہ کی طرف سے ہوتا ہے اور ایک شیطان کی طرف سے، فرشتہ بھلائی کا وعدہ کرتا ہے، حق کی تقدیق کرتا ہے اور ثواب کی امید دلاتا ہے، اور شیطان کا القاء برائی کے وعدے، حق کی تکذیب اور بھلائی سے میوں پر مشتمل ہوتا ہے، لہذا تم جب فرشتہ کا القاء محسوس کرو تو اللہ کی تعریف کرو اور اس کی مہربانی کا سوال کرو، اور جب شیطان کا القاء محسوس کرو تو اللہ کی پناہ مانگو اور اس سے بخشش طلب کرو۔

حضرت عثمان بن الی العاص نے عرض کیا کہ میرے اور میری نماز اور قراءت کے درمیان شیطان حاکم ہو جاتا ہے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کا نام خرب ہے، جب تم اسے محسوس کرو تو اللہ کی پناہ طلب کرو اور اپنی بائیں جانب تین بار تھوک دو۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے آپ سے شکایت کی کہ ان کے دل میں ایسے خیالات آتے ہیں جن کے اظہار کے مقابلے میں جل کر راکھ ہونے کو بہتر سمجھتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ اکبر، اللہ اکبر سب تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے شیطان کی چال کو دوسرا کی طرف پھیر دیا۔

کائنات کی خلقت وغیرہ کے سلسلہ میں کسی کو دوسرا پیدا ہو اور یہ خیال آئے کہ اللہ نے خلقوں کو پیدا کیا تو اللہ کو کس نے پیدا کیا تو ایسے شخص کو بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ تعلیم ہے کہ وہ یہ آیت کریمہ پڑھے :

**﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ يَكُلُّ شَيْءٍ عَلَيْهِ﴾** [الجديد: ۳]

وہی اول و آخر، ظاہر اور باطن ہے اور وہ ہر چیز کو جانتا ہے۔

اسی طرح ابو زمیل نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے دریافت کیا کہ مجھے سینے میں کچھ دوسرا محسوس ہوتا ہے تو انہوں نے پوچھا کیا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا بخدا میں ہرگز زبان پر نہ لاوں گا۔ ابن

عباس رضی اللہ عنہا نے کما کہ کوئی شک کی بات ہے؟ انہوں نے کہا، ہاں۔ وہ کہنے لگے کہ اس سے کوئی بھی نجات نہ پاسکا۔ اگر دل میں کچھ محسوس کرو تو ﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [الحدید: ۳] پڑھ لو۔

اس طرح آیت کے ذریعہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے رہنمائی فرمائی کہ تسلیم بدیکی طور پر باطل ہے۔ ابتداء میں مخلوقات کا سلسلہ ایسی ذات پر ختم ہوتا ہے جس سے پہلے کچھ نہیں اور آخر میں ایسی ذات پر ختم ہوتا ہے جس کے بعد کچھ نہیں، اور اس ذات کے ظہور کا یہ معنی ہے کہ اس کے اوپر کچھ نہیں اس کے بطن کا معنی یہ ہے اس کے احاطہ کے بعد کچھ نہیں باقی چا۔ اگر اس سے پہلے کوئی چیز مانی جائے جو اس میں موثر ہو تو وہ رب خلق ہو گی۔ اس لئے ضروری ہو گا کہ یہ سلسلہ ایسے خالق پر ختم ہو جو دوسرے سے بے نیاز ہو اور ہر چیز اس کی محتاج ہو وہ خود قائم ہو، اور جو خود قائم ہو گا وہ بذات خود موجود ہو گا اور جو خود ہو گا وہ قسم اور بے ابتداء ہو گا۔ اس کے علاوہ تمام چیزوں کا وجود اس کی ذات سے باقی ہے اور ہر چیز کی بقاء اسی سے ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”لوگ ایک دوسرے سے سوال کرتے رہیں گے حتیٰ کہ کہنے والا کہنے کا“ یہ اللہ ہے جس نے مخلوق کو پیدا کیا تو اللہ کو کس نے پیدا کیا؟ اب جس کو اس قسم کی کوئی غش محسوس ہو وہ اللہ کی پناہ مانگے اور رک جائے اور مزید نہ سوچے۔“ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا :

﴿وَإِمَّا يَرَى عَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَنِ تَنْزَعٌ فَأَسْتَعِدُ بِاللَّهِ﴾ [فصلت: ۲۶]

اگر شیطان کی طرف سے تمہیں کسی قسم کی چیز پہنچے تو خدا کی پناہ لیا کرو۔

چونکہ شیطان کی دو قسمیں ہیں، ایک جو کہ بغل انسان نظر آتا ہے اور دوسرا جو جن ہے اور نظر نہیں آتا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا کہ انسانی شیطان کے شر سے بچنے کے لئے اعراض، عنو، مناسب مدافعت سے کام لیں اور جنتی شیطان کے شر سے بچنے کے لئے اعوذ بالله پڑھا کریں۔ سورہ اعراف، مومنوں اور فصلت میں دونوں قسموں کا ذکر کیا گیا ہے۔ ایک شعر ہے :

فَمَا هُوَ إِلَّا الْاستِعَاذَةُ ضَارِعًا      أَوَ الدُّفُعُ بِالْحَسْنِي هَمَا خَيْرٌ مَطْلُوبٍ

عاجزی کے ساتھ اعوذ بالله پڑھنا اور بھلے طور پر مدافعت کرنا، یہی بہترین مطلوب ہے۔

فَهُذَا دَوَاءُ الدَّاءِ مِنْ شَرِّ مَائِرِي      وَذَاكَ دَوَاءُ الدَّاءِ مِنْ شَرَّ مَحْجُوبٍ

یہ نظر آنے والی چیزوں کے شرکی اور وہ پوشیدہ شرکی کامیاب دوا ہے۔

## فصل (۲۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی غصہ کے وقت کی تعلیمات اور دیگر تعلیمات حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ غصے کی آگ بھانے کے لئے وضو کیا جائے یا کھدا ہو تو بیٹھ جائے اگر بیٹھا ہو تو لیٹ جائے اور اعوذ باللہ من الشیطان الرجیم پڑھے۔

جب انسان کے قلب میں غصہ اور شوت آگ کی دو چنگاریاں ہوتی ہیں تو آپ نے انہیں مذکورہ طریقے سے بھانے کا حکم دیا جس طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ :

**﴿إِنَّمَا فُرُونُ النَّاسَ بِالْبَرِّ وَتَنَسُّونَ أَنفُسَكُمْ﴾** [آل عمران: ۴۴]

کیا تم دوسروں کو نیکی کا حکم دیتے ہو اور اپنے آپ کو بھول جاتے ہو۔

اس پر آمادہ کرنے والی چیز چونکہ شوت کی شدت ہوتی ہے۔ اس لئے اس شعلہ کو نماز اور خیر کے ذریعہ سے بھانے کا حکم دیا گیا اور شیطان سے پناہ مانگنے کی تعلیم دی گئی۔

چونکہ تمام معصیتوں کا صدور غصب اور شوت ہی سے ہوتا ہے اور غصب کا انجام قتل اور شوت کا انجام زنا ہوتا ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے قتل اور زنا کا ساتھ ساتھ ذکر کیا اور سورہ انعام، سورہ اسراء اور سورہ فرقان میں انہیں سمجھا ذکر کیا ہے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی پسندیدہ چیز کو دیکھتے تو یہ دعا پڑھتے :

**«الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي يَنْعِمُّ بِهِ تَمَّ الصَّالِحَاتُ»**

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں جس کی نعمت سے نیک کام پورے ہوتے ہیں۔

جب کوئی ناپسندیدہ چیز دیکھتے تو یہ کہتے تھے : "الحمد للہ علیٰ کل حال" ہر حال میں سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں اور جب کوئی محبوب یا مناسب چیز پوچش کرتا تو آپ اس کے لئے دعا فرماتے، چنانچہ جب

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے آپ کے لئے وضو کا انتظام کیا تو آپ نے دعا فرمائی :

**«اللَّٰهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ وَاعْلَمْهُ التَّأْوِيلَ»**

اے اللہ انہیں "تفہم فی الدین" عطا فرموا اور تفسیر قرآن سکھا۔

حضرت قائد نے رات کے وقت سواری پر سوارا دیا تو آپ نے یہ دعا دی۔

«حَفِظْكَ اللَّهُ بِمَا حَفِظْتَ يَهْ تَبَيَّنَ»

”اللَّهُ تَسْمَى حَفَاظَتْ كَرَے جِسْ طَرَحْ تمْ نَے اسْ كَے نَبِيَّ كَيْ حَفَاظَتْ كَيْ“ - نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس کے ساتھ بھلائی کی جائے اور اس نے ”جزاک اللہ خیرا“ کہ دیا تو اس نے گویا تعریف کر دی۔

ایک قرض دار نے قرض ادا کر دیا تو اسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان الفاظ سے دعا دی :

«بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، إِنَّمَا جَزَاءُ السَّلَفِ الْحَمْدُ وَالْأَدَاءُ»

اللہ تمیں مال و اولاد میں برکت دے، بلاشبہ قرض کی جزا خدا کی تعریف اور ادائیگی ہے۔

جب آپ کی خدمت میں کوئی ہدیہ پیش کیا جاتا تو اسے قبول کر کے اس سے زیادہ بدل دیتے اور اگر مسترد کرتے تو معذرت کر دیتے جیسا کہ آپ نے صعب بن جثامہ سے فرمایا کہ ”ہم اسے مسترد نہ کرتے، اگر احرام کی حالت میں نہ ہوتے۔“

آپ نے امت کو حکم دیا کہ جب گدھے کی آواز سنیں تو شیطان رجیم سے خدا کی پناہ طلب کریں اور جب مرغ کی آواز سنیں تو اللہ سے اس کا فضل مانگیں۔ یہ بھی مروی ہے کہ آگ لگ جائے تو اللہ اکبر کیں، اس سے وہ بچ جائے گی۔

اور اس بات کو تاپنڈ کرتے تھے کہ اہل مجلس اپنی مجلسوں کو ذکر اللہ سے محروم رکھیں اور فرمایا کہ جو آدمی ایسی جگہ سے اٹھے جہاں اللہ کا ذکر نہ ہوا ہو اس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے حسرت نازل ہوگی اور جو لیٹ جائے اور اللہ تعالیٰ کو یاد نہ کرے تو اس پر بھی حسرت نازل ہوگی۔

نیز آپ نے فرمایا جو کسی مجلس میں بیٹھے اور اس میں بکفرت لغو باتیں کر رہا۔ اگر اٹھنے سے

قتل یہ کلمات کہ لے تو اس مجلس میں جو کچھ بھی خطا ہو چکی ہوگی، معاف کر دی جائے گی۔

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوْبُ إِلَيْكَ»

اے اللہ ہم تیری پاکی اور حمد بیان کرتے ہیں اور گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں، تجوہ سے مغفرت طلب کرتے ہیں اور تیری طرف رجوع کرتے ہیں۔

سنن ابو داؤد میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب مجلس سے اٹھتا چاہتے تھے تو مذکورہ دعا پڑھتے تھے۔ آپ سے دریافت کیا گیا تو فرمایا کہ مجلس میں جو کچھ ہوا، اس کا یہ کفارہ ہے۔

## فصل (۵۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک ناپسندیدہ الفاظ و کلمات

بعض ایسے الفاظ جن کو کہنا اور سننا آپ ناپسند کرتے تھے، وہ یہ ہیں : (بشت نفسی) کہنا کہ میں خبیث ہو گیا ہوں، انگور کو کرم کہنا، (حلق الناس) کہ لوگ ہلاک ہو گئے کہنا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جس نے ایسا کہا، خود اس نے لوگوں کو ہلاک کیا، یا یہ کہنا : لوگ فاسد ہو گئے، زمانہ فاسد ہو گیا، فلاں فلاں پختر سے بارش ہوئی، جو اللہ چاہے اور تم چاہو، چنانچہ آپ نے اس طرح کے جملے کرنے سے منع فرمایا ہے۔

اسی طرح سے غیر اللہ کی قسم کھائی جائے یا قسم میں یہ کہے کہ اگر وہ ایسا کرے تو وہ یہودی ہے یا کسی بادشاہ کو شہنشاہ کئے اور آقا اپنے غلام یا الونڈی کو میرا بندہ یا میری بندی کہہ کر پکارے اور ہوا، بخار، مرغ وغیرہ کو برا بھلا کہنا، ان تمام چیزوں کے کہنے سے ممانعت آئی ہے۔

اسی طرح جالیت کے نعرے لگانا جیسے قبیله، قومیت اور نہ ہی، مگر وہی و مشائی طرق کے حق میں متعصباً انداز اختیار کر کے نعرے بازی کرنا اور عشاء کی نماز کو عتمہ کہنا جس سے عشاء کا نام متروک ہو جائے، کسی مسلمان کو گالی دینا، تیر سے شخص کی موجودگی میں دو آدمیوں کا سرگوشی کرنا، عورت کا اپنے شوہر کے سامنے دوسرا عورت کے محاسن بیان کرنا، ان تمام الفاظ و کلمات کے کہنے کی ممانعت آئی ہے۔

اسی طرح سے یہ بھی کہنا منوع ہے، یا اللہ اگر تو چاہے تو مجھے بخش دے۔ کثرت سے قسیں کھانا، قوس قزح کہنا، کسی سے اللہ کے نام پر سوال کرنا، مدینہ کو یثرب کہنا، بلا ضرورت کسی سے یہ دریافت کرنا کہ اس نے اپنی بیوی کے ساتھ کیا سلوک کیا اور میں نے پورے رمضان کے روزے رکھے اور پوری رات کا قیام کیا، اس طرح کے الفاظ کہنا مکروہ و منوع ہے۔

منوع کلمات میں یہ بھی داخل ہے کہ اشارہ سے بتائی جانے والی چیزوں کو صراحت کے ساتھ ذکر کیا جائے یا (اطال اللہ بقاء ک) وغیرہ کہا جائے یا روزے دار یہ کہہ اس ذات کی قسم، جس کی مریمہ من

پر ہے، کیونکہ مرتوق کافر کے منہ پر لگتی ہے، یا زبردستی لی ہوئی چیز کو حقوق سے تعبیر کیا جائے یا اللہ کی راہ میں خرچ کرنے والا یہ کسے کہ دنیا میں میں نے بہت سماں خرچ کیا، یا اجتہادی مسائل میں مفتی یہ کہے کہ اللہ تعالیٰ نے فلاں چیز طلال کی ہے اور فلاں چیز حرام، یا قرآن و سنت کے دلائل کو مجازات اور متعلقین کے شہمات دلائل عقلی و قطعی سے تعبیر کیا جائے، اللہ گواہ ہے کہ اس طرح کے کلمات کئے سے دین و دنیا کی بہت سی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں۔

نیز منوع و مکروہ باتوں میں یہ ہے کہ آدمی دوسروں سے اپنی یوں کے ساتھ مایین چیزوں کا تذکرہ کرے جیسے بعض کینوں کی عادت ہوتی ہے۔ اسی طرح زعموا، ذکروا، قالوا، جیسے الفاظ سے حکایت کرنا اور بادشاہ کو خلیفۃ اللہ کہنا منع ہے کیونکہ خلیفہ اُسکی ذات کا ہوتا ہے جو غائب ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ تو خود غائب شخص کے اہل و عیال کا خلیفہ اور محافظ ہے۔

نیز، انا، لی، عندی، (میں، میرا، میرے نزدیک) کے الفاظ سے بھی پہچنا چاہیے کیونکہ انہی تین الفاظ سے الجیس فرعون اور قارون کی آزمائش ہوئی تھی۔

چنانچہ الجیس نے کہا تھا "انا خیر منہ" (میں اس سے بہتر ہوں) اور فرعون نے کہا تھا "ولی ملک مصر" (اور مصر کا ملک میرا ہے) اور قارون نے کہا تھا "وانما اویتہ علی علم عندی" اور مجھے یہ مال میرے علم کی نہا پر دیا گیا اور سب ان مکابرانہ جملوں سے گمراہ و تباہ ہوئے۔

سب سے بہتر (انا) یعنی میں "بندے" کے اس قول میں ہے "انا العبد المذنب" میں گناہگار توبہ کرنے والا اور اعتراف کرنے والا بندہ ہوں، اور لفظ (لی) جیسے لی الجرم، ولی الذنب، ولی الفقر، (گناہ و جرم اور فقر و ذلت میرا ہے) اور عندی جیسے "أغْفِرْ لِي جَدِّي وَهَزَّلِي وَخَطْبِي وَعَمْدِي وَكُلُّ ذُلْكَ عندی" میرا گناہ، اغفرش، خطائیں، اور عمد اگناہ بخش دے اور میرے پاس یہ تمام نفلق ہیں۔

فصل (۵۱)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جہاد و غزوات میں اسوہ حسنہ

جہاد چونکہ اسلام کا ایک اعلیٰ و عظیم الشان مسئلہ ہے اور مجاہدین جنت میں بلند تر مقامات پر فائز ہوں گے اور دنیا میں بھی ان کی سر بلندی ہوتی ہے اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس سلسلہ میں ایک اعلیٰ مقام پر فائز تھے چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاد کی ہر قسم میں بغض نقص حصہ لیا اور اللہ کی راہ میں دل و جان، دعوت و بیان، سیف و سنان، غرض ہر چیز کے ذریعہ سے جہاد فرمایا اور آپ کے تمام اوقات جہاد فی سبیل اللہ کے لئے وقف تھے اس لئے آپ کی شخصیت اللہ تعالیٰ کے یہاں سب سے زیادہ قابل قدر تھی۔

اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث کرتے ہی جہاد کا حکم دیا اور ارشاد فرمایا :

﴿فَلَا تُقْبِطْ أَنَّكَفَرِينَ وَجَهَادًا كَيْرًا﴾ [الفرقان: ۵۲]

آپ کافروں کی احاطت نہ کیجئے اور ان سے خوب جہاد کیجئے۔

یہ سورہ کی ہے، اس میں اللہ تعالیٰ نے کافروں کے ساتھ جہاد بالبيان کا حکم دیا ہے۔ اسی طرح منافقین کے ساتھ جہاد کا حکم دیا کہ انہیں دلیل دی جائے یعنی جہاد بالتجھ کیا جائے جو کفار سے جہاد کے مقابلہ میں زیادہ سخت ہے۔ یہ جہاد امت کے خواص اور وارثان رسول کا حصہ ہے۔ دنیا میں تحوزے سے لوگ اس کو انجام دیتے ہیں اور اس راہ میں انسی کی مرد ہوتی ہے۔ ایسے لوگ تعداد میں تحوزے ہوتے ہیں لیکن اللہ کے نزدیک ان کا مرتبہ بڑا ہوتا ہے۔

چونکہ افضل ترین جہاد یہ ہے کہ شدید معاشرت کے موقع پر حق بات کی جائے جیسے جابر و ظالم کے سامنے گلہ حق کہنا، جس سے ایذا کا خطرہ بھی ہو، اس قسم کے جہاد میں انبیاء کرام کا حصہ کافی ہوتا ہے اور ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس سلسلہ میں کامل اور اعلیٰ ترین مجاہد تھے۔ نیز اللہ کے دشمنوں کے مقابلے میں کیا جانے والا خارجی جہاد بندے کے داخلی جہاد نفس کی فرع اور شاخ ہے۔ جیسا کہ نبی کریم

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”مجاہد وہ ہے کہ جس نے اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کی خاطر اپنی ذات و نفس سے جماد کیا۔“ تو ظاہر ہے کہ جماد بالنفس جماد بالعدو پر مقدم ہے۔ یہ دونوں دشمن ہیں اور بندے کو ان دونوں سے جماد کرنے کا مکلف قرار دیا گیا ہے۔ ان کے علاوہ ایک تیسرا دشمن بھی سامنے کھڑا ہے۔ اس سے جماد کئے بغیر ان دونوں کا مقابلہ کرنا بھی محال ہے، اور وہ تیسرا بندے کو ان دونوں کا مقابلہ کرنے سے باز رکھنے اور اسے کمزور کرنے کی کوشش میں لگا رہتا ہے اور وہ دشمن شیطان ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُوْنَ عَدُوٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًا﴾ [فاطر : ۶]

شیطان تمہارا دشمن ہے، اس لئے تم اسے دشمن سمجھو۔

چنانچہ اسے دشمن سمجھنے کا حکم اس بات کا اشارہ ہے کہ اس سے جنگ کرنے اور مقابلہ کرنے کے لئے پوری وسعت اور بہت سے کام لینا چاہیے۔ اس طرح یہ تین دشمن ہیں جن سے بندے کو جنگ کرنے اور جماد کرنے کا حکم دیا گیا اور یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کی ایک آزمائش ہے۔ اور بندے کو ان کے مقابلے کی قوت اور مد و بھی دی گئی ہے اور فرقین میں سے ایک کو درمرے کے ذریعہ آزمایا گیا ہے۔ اور بعض بعض کے لئے فتنہ ہیں تاکہ ان کے حالات و معاملات کا امتحان ہو سکے، چنانچہ بندوں کو اللہ تعالیٰ نے آنکھ، کان، عقل اور قوت سے نوازا ہے اور ان کے لئے کتابیں نازل فرمائی اور انبیاء کرام کی بخشش کی اور اپنے فرشتوں سے نصرت فرمائی۔ دشمنوں سے جنگ کے دوران جو چیزیں مد و گار ٹابت ہو سکتی ہے، اس سے مطلع فرمایا، اور ان کو بتایا کہ اگر اس کی اطاعت کرتے رہیں گے تو اپنے دشمنوں پر فتحیاب ہوتے رہیں گے۔ اگر اس کی اطاعت سے روگردانی کریں گے تو دشمنوں کو اللہ تعالیٰ ان پر مسلط کر دیں گے۔ اور ایسی صورت میں بھی مایوسی کی چند اس ضرورت نہیں بلکہ صبر و استقامت سے ان زخمیوں کا بھی مدد ادا کیا جاسکتا ہے اور دشمن پر غالب ہوا جاسکتا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ وہ نیکو کاروں اور پرہیز گاروں اور صبر کرنے والوں اور ایمان والوں کے ساتھ ہے، اور وہ ذات پاک مومنین کی اس وقت مدافعت اور نصرت کرتی ہے جب وہ اپنے آپ مدافعت سے عاجز اور قادر ہو جاتے ہیں اور اس کی نصرت اور مدافعت سے وہ فتحیاب ہوتے ہیں۔ اگر ایسا نہ ہو تو دشمن انہیں تباہ و بریاد کر ڈالیں گے۔

یہ مدافعت ان کے ایمان و یقین کے مطابق ہوتی ہے۔ اگر ایمان قوی ہو گا تو مدافعت بھی قوی ہو گی۔ اس میں جو بھلائی پائے تو چاہیے کہ اس پر اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کے اور جو بھلائی کے علاوہ کچھ اور دیکھے

تو صرف اپنے آپ کو ملامت کرے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو حکم دیا کہ اس کے راستے میں جہاد کرنے کا حق ادا کریں جس طرح کہ ان کو تقویٰ اختیار کرنے کا حکم دیا ہے۔ اور اس کی صورت یہ ہے کہ اطاعت کریں، نافرمانی نہ کریں۔ اسے یاد کریں، فراموش نہ کریں۔ اس کا شکر ادا کریں، ناشکری نہ کریں۔

اس طرح اللہ تعالیٰ کے راستے میں جہاد کا یہ حق ہے کہ بندہ اپنے نفس سے جہاد کرے تاکہ اس کا نقب، زبان اور تمام جوارح اللہ تعالیٰ کے فرمانبردار ہو جائیں بلکہ ہمہ تن اللہ تعالیٰ کا ہو جائے اور اپنی ذات کا نہ رہے۔

شیطان کے ساتھ جہاد کی صورت یہ ہے کہ اس کے وعدے کی مکنذیب کی جائے۔ اس کے حکم کی نافرمانی کی جائے کیونکہ وہ جھوٹی امیدیں دلاتا اور غلط تمنائیں دکھاتا ہے، محتابی کی طرف لے جاتا ہے اور خواہشات کی پیروی کرتا ہے۔ بے حیائی کا حکم کرتا ہے اور ہدایت و ایمانی اخلاقیات سے منع کرتا ہے۔ چنانچہ ان دونوں جہادوں سے بندے کے اندر ایک قوت و ہمت پیدا ہو جائے گی جس کے ذریعہ وہ اللہ تعالیٰ کے دشمنوں کے ساتھ قلبی، لسانی، مالی اور جسمانی جہاد کر سکے گا جس کا مقصد اعلاء کلمۃ اللہ ہو گا۔

جہاد فی سبیل اللہ کے سلسلہ میں سلف صالحین کی مختلف تعبیرات اور توضیحات وارد ہوئی ہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ جہاد نام ہے پوری قوت صرف کردنے کا۔ اللہ جل شانہ کے متعلق کسی طرح کی ملامت سے خائن ف نہ ہو۔ حضرت عبد اللہ ابن مبارک فرماتے ہیں کہ نفس اور خواہشات کے ساتھ مقابلے کا نام جہاد ہے۔

اس لئے ان لوگوں کی رائے درست نہیں جو یہ کہتے ہیں کہ وہ دونوں آیتیں جن میں جہاد اور تقویٰ کے سلسلہ میں ”حق تقدیح“ و ”حق جہاد“ نہ کوہ ہے منسوب ہیں کیونکہ بندہ ضعیف اس کا پورا پورا حق ادا نہیں کر سکتا لیکن اس کی تردید میں کہتے ہیں کہ کما حقہ تقویٰ اور جہاد کرنے کی طاقت ہر شخص کے اندر موجود ہے۔ بندوں کے حالات کے مختلف ہونے سے بھی اس میں اختلاف ہوتا ہے۔ غور کریں کہ کس طرح اس حکم کے بعد یہ ارشاد ہوتا ہے :

﴿هُوَ أَجْتَبَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الَّذِينِ مِنْ حَرَجٍ﴾ [الحج: ۷۸]

اسی نے تم کو برگزیدہ بنایا اور دین کے سلسلہ میں تم پر کسی طرح کی شگنی نہیں رکھی۔

آیت میں حرج سے بچنی مراد ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ مجھے آسان دین دے کر بھیجا گیا ہے۔ تو دین میں آسانی سے مراد عقیدہ توحید اور عمل میں آسانی مراد ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر دین، روزی، عفو اور مغفرت کے سلسلے میں بہت زیادہ وسعت سے کام لیا ہے اور جب تک جسم میں جان ہوتوبہ کا موقع ہے۔ ہر راتی کا کفارہ ہے۔ حرام کے بدله میں حلال چیز ہے۔ ہر بچنی سے پلے اور بعد میں آسانی ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ ایسی تکلیف نہیں دیتا جس کی بندوں کو طاقت نہ ہو۔

## فصل (۵۲)

### jihad کے درجات و مراتب

اس وضاحت کے بعد یہ جان لیتا چاہیے کہ jihad کی چار قسمیں ہیں :

(۱) نفس سے jihad (۲) شیطان سے jihad (۳) کفار اور منافقین سے jihad (۴) jihad ارباب اللہم والملکات والبدع۔

(۱) jihad نفس کے چار درجات ہیں : ایک یہ کہ ہدایت اور دین حق کی تعلیم حاصل کرنے کی کوشش اور نفس کو اس کی جستجو پر مجبور کیا جائے۔ دوسرے تحصیل علم کے بعد عمل کے لئے نفس پر جبرا اور اس سے jihad کرے۔ تیسرا دعوت حق میں معروف ہونا ورنہ صاحب حق ان بد بخنوں میں گنا جائے گا جو اللہ کی اتاری ہوئی ہدایت کو چھپاتے ہیں۔ چوتھے دعوت کی راہ میں جو مصائب و آلام پیش آئیں انہیں صبر و شکر کے ساتھ برداشت کرنے کے لئے نفس کو آمادہ کرنا۔ جس خوش نصیب نے jihad نفس کے یہ چاروں مرحلے کامیابی سے طے کر لئے، ربانی ہو گیا، کیونکہ سلف کا اس بات پر اجماع ہے کہ عالم اس وقت تک عالم ربانی نہیں بن سکتا جب تک حق کو نہ پہچان سکے، اس پر عمل نہ کرے اور دوسرے کو بھی نہ سکھلائے اور اس کی طرف دوسروں کو دعوت نہ دے۔

(۲) شیطان سے jihad کے دو درجے ہیں : پہلا درجہ یہ ہے کہ شیطان ایمان کے اندر ٹکوک و شہمات پیدا کرتا ہے۔ اس محرک میں اس سے دست و گربان ہونا۔ دوسرا درجہ یہ ہے کہ شیطان کی طرف سے جن فاسد ارادوں اور شہتوں کی تلقین ہوتی ہے، ان کے رد کرنے میں جدوجہد کرنا۔ پہلے درجہ میں کامیابی "یقین" سے حاصل ہوتی ہے اور دوسرے درجہ میں کامرانی "صبر" سے حاصل ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿ وَحَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيْمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا الَّمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا إِنَّا يَنَّا يُوقَنُونَ ﴾

[السجدۃ: ۲۴]

اور بنا دیئے ہم نے ان میں سے امام جو راہ چلاتے ہمارے حکم سے، کیونکہ انہوں نے صبر و استقامت دکھائی اور یقین کرتے رہے ہماری شانیوں پر۔

(۳) منافقین و کفار سے جہاد کے بھی چار درجے ہیں : (۱) قلب سے (۲) زبان سے (۳) مال سے (۴) جان سے۔ کفار کے ساتھ جہاد کو ہاتھ کے ساتھ "اور منافقین کے ساتھ جہاد کو زبان کے ساتھ زیادہ تعلق ہے۔

(۵) ظالمین اور اہل بدعت و منکرات سے جہاد کے صرف تین درجے ہیں : پہلا ہاتھ کے ذریعہ اگر قادر ہو، دوسرا زبان کے ذریعہ جب کہ پہلی صورت ممکن نہ ہو، تیسرا دل کے ذریعہ جب کہ سابقہ دونوں صورتیں ممکن نہ ہوں۔ اس طرح مجموعی طور پر جہاد کی تیرو فتنیں ہوئیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے "جو کوئی جہاد کے بغیر یا کم از کم اس کی تمنا کئے بغیر مر جائے۔ اس کی موت نفاق کے ایک حصہ پر ہوئی۔" جہاد بہترت سے مکمل ہوتا ہے اور بہترت و جہاد دونوں ایمان کے ساتھ صحیح و مکمل ہوتے ہیں۔ جہاد کی ان تمام قسموں کی توفیق صرف انہی لوگوں کو حاصل ہوتی ہے جو رحمت اللہ کے امیدوار اور قرب باری تعالیٰ کے لئے بے قرار ہوتے ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿إِنَّ الَّذِي كَأْمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَنَاحَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَأَللَّاهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [البقرة: ۲۱۸]

جو لوگ ایمان لائے اور جنوں نے بہترت کی اور جہاد کیا اللہ کی راہ میں، وہی اللہ کی رحمت کی امید کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ بخشنے والا اور رحم کرنے والا ہے۔

جس طرح ہر شخص پر ایمان فرض ہے، اسی طرح دو طرح کی بھرتیں ہمہ وقت فرض ہیں۔ ایک بہترت اللہ کی طرف بذریعہ اخلاق، اور دوسری بہترت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف بذریعہ ایجاد۔ اسی طرح نفس کے اور شیطان کے ساتھ جہاد بھی فرض میں ہے۔ کوئی بشر بھی اس سے مستثنی نہیں اور کوئی کسی کی نیابت نہیں کر سکتا۔ کفار و منافقین سے جہاد بھی فرض میں ہوتا ہے اور کبھی فرض کفایہ۔ اگر ضرورت کے مطابق لوگ اس میں مشغول رہے تو باقی پر فرض نہیں ہوتا۔

## فصل (۵۳)

### جہاد میں مومن کامل کا امتحان

اللہ تعالیٰ کے نزدیک کامل ترین انسان وہ ہے جو جہاد کی ان تمام قسموں اور مرتبوں میں کامل ترین اترے، پھر کمال کے بھی درجے ہیں۔ بعض معقول ہیں، بعض بلند ہیں، بعض بلند تر ہیں۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو چونکہ جہاد کی ان سب قسموں میں بلند ترین درجہ حاصل تھا، اس لئے اللہ تعالیٰ کی نظر میں آپ تمام انسانوں سے افضل و اشرف تھے۔ آپ بعثت کے وقت سے وفات کے دن تک اللہ تعالیٰ کی راہ میں پورا پورا جہاد کرتے رہے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر یہ آیت نازل ہوئی :

**﴿يَا أَيُّهَا الْمُدْرِّسُ ۝ قُرْٰنَدِرُ ۝ وَرَبِّكَ فَكِيرُ ۝ وَشَابِكَ فَطَهِرُ ۝﴾** [المدثر: ۱-۴]

اے چادر پوش، اٹھ اور ڈرا اور اپنے رب کی براہی کر اور کپڑوں کو پاک کر۔

تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم دعوت کے لئے فی الفور آمادہ اور کھڑے ہو گئے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے سونپی ہوئی ذمہ داریوں کو بخوبی و خوبی انجام دینے لگے۔ لوگوں کو دعوت حق دینے میں شب و روز خاموشی سے اور علی الاعلان مشغول ہو گئے۔ پھر جب آپ پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی کہ :

**﴿فَاصْدِعْ بِمَا تُؤْمِنُ ۝﴾** [الحجر: ۹۴]

جس چیز کا آپ کو حکم ہوا ہے، اسے کھوں کر بیان کریں۔

تو اس وقت آپ علامیہ طور پر دعوت دین دینے لگے اور کسی کی ملامت و غیرہ کی پرواہ کے بغیر اللہ تعالیٰ کے حکم کا اعلان شروع کر دیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بڑے چھوٹے، آزاد و غلام، مرد و عورت، جن و انس ہر ایک کو اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا دیا اور اس کے دین کی دعوت دے دی۔

کفار نے جب دیکھا کہ ان کے آبائی دین کی بر ملامت ہو رہی ہے تو غیظ و غصب سے بھر گئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور پرداں اسلام کو سخت سے سخت تکلیفیں دینے لگے۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے آپ کو تسکین دی کہ گھبرانے اور مایوس ہونے کی کوئی بات نہیں۔ تمام انبیاء کرام کے ساتھ یہی ہوتا

آیا ہے کہ جھلائے گئے اور گوناگوں مصائب میں جلا کے گئے تھے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿مَا يَقُولُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قَيلَ لِرَسُولِنِي مِنْ قَبْلِكَ﴾ [فصلت: ۴۳]

تمیں بھی وہی کما جا رہا ہے جو تم سے پہلے رسولوں کو کما جا چکا ہے۔

اور ایک جگہ فرمایا :

﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُواً شَيَاطِينَ الْأَنْجِنَ﴾ [الأنعام: ۱۱۲]

اسی طرح ہم نے ہر نبی کے لئے دشمن بنائے انسان اور جن کے شیاطین سے۔

اور ایک جگہ ارشاد فرمایا :

﴿كَذَلِكَ مَا أَفَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا فَالْأُولَاؤ سَابِرُونَ أَوْ بَخْنُونَ۝ أَتَوْ أَصَوَّبُهُمْ۝ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ﴾ [الذاريات: ۵۲-۵۳]

اسی طرح جب ان سے پہلوں کے پاس رسول پہنچا تو انہوں نے اسے یا تو ساحر بتایا یا بخون کیا،

کیا ان سب نے آپس میں اس پر کوئی سمجھویہ کر لیا ہے بلکہ وہ سرکش قوم ہے۔

اس طرح اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی دی اور بتایا کہ گذشتہ انبیاء کرام کی زندگی میں آپ کے لئے اور تمام مسلمانوں کے لئے نمونہ ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثْلُ الَّذِينَ حَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ﴾

[البقرة: ۲۱۴]

کیا تم نے سمجھ رکھا ہے کہ جنت میں (اسی طرح) داخل ہو جاؤ گے، جب کہ ابھی تم پر وہ حالات نہیں گزروے جو پہلے لوگوں پر گزروے تھے۔

ایک اور جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿الَّرَّ۝ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا أَمْتَأْ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ﴾ [العنکبوت: ۲-۱]

کیا لوگوں نے سمجھ لیا ہے کہ انہیں ایمان کا دعویٰ کرنے کے بعد چھوڑ دیا جائے گا اور ان کی آزادی نہیں کی جائے گی۔

اور فرمایا :

﴿أَوْ لَيْسَ اللَّهُ بِأَغْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ﴾ [العنکبوت: ۱۰]

کیا دنیا والوں کے دلوں کا حال اللہ کو بخوبی معلوم نہیں ہے۔

انسان کو چاہیے کہ ان آیات کا سیاق اور ان میں بیان کردہ احکام اور عبرتوں کے خزانے دیکھے کیونکہ جب انسان کی طرف انبیاء کرام علیهم السلام کو مبعوث کیا گیا تو دو باعثیں کھل کر سامنے آگئیں۔ ایک یہ کہ کسی نے کہا ہم ایمان لائے اور کسی نے کہا ہم ایمان نہیں لائے، بلکہ وہ کفر اور برائیوں پر جنم گئے۔ اب جس نے آمٹا کہا (کہ ہم ایمان لائے) پورو گارنے اس کا امتحان لیا، اس کی آزمائش کی، کھرے کھوئے میں امتیاز کرنے کے لئے اسے فتنوں میں جتنا کر دیا اور جس نے کفر اور انکار کیا، وہ یہ نہ سمجھ لے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو عاجز کر دے گا اور اس پر سبقت لے جائے گا۔ جو شخص رسولوں پر ایمان لائے گا، اسے دشمنوں کی طرف سے مخالفت اور تکلیف کا سامنا کرنا ہو گا اور اس طرح اس کی آزمائش ہو گی لیکن جوان کی اطاعت نہیں کرے گا، اسے دنیا و آخرت میں سزا ملے گی۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ہر شخص کو تکلیف کا سامنا کرنا ضروری ہے۔ فرق یہ ہے کہ مومن کو ابتلاء میں تکلیف ہو گی پھر دنیا و آخرت دونوں جگہ اچھا نتیجہ سامنے آئے گا، اور ایمان سے منہ پھیرنے والے کو شروع میں لذت ملے گی، پھر اسے دائیٰ تکلیف کا سامنا کرنا پڑے گا۔

امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ سے دریافت کیا گیا کہ انسان کے لئے کیا بات بہتر ہے، وہ سطوت حاصل کرے یا ابتلاء میں رہے۔ آپ نے فرمایا، تب تک اسے تسلط حاصل نہ ہو گا جب تک کہ اس امتحان (ابتلاء) میں نہ پڑ جائے۔

اللہ تعالیٰ نے بڑے بڑے اولو العزم انبیاء کرام کو ابتلاء میں ڈالا، آخر جب انہوں نے صبر کیا تو انہیں سطوت حاصل ہوئی۔ اس لئے کوئی بھی یہ خیال نہ کرے کہ وہ دکھوں سے ضرور ہی محفوظ رہے گا۔ مصائب اور آلام میں جتنا لوگوں کی عقولوں میں بھی تفاوت ہے۔ سب سے بڑا عقائد وہ ہے جس نے تھوڑے سے ختم ہو جانے والے دکھ کے عوض طویل ترین اور دائیٰ دکھ کو بیچ دیا، اور سب سے بڑا بدجنت وہ ہے کہ جس نے طویل ترین اور دائیٰ دکھ مولے کر تھوڑا سا ختم ہو جانے والا دکھ بیچ دیا۔ اگر یہ سوال ہو کہ انسان ایسی صورت کیوں پسند کرتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ نقد اور ادھار کا معاملہ ہے، نفس ہمیشہ سامنے کی چیز پر جاتا ہے۔ ارشاد باری ہے :

﴿كَلَّا لِلَّهِ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ ۝ وَنَدَرُونَ الْآخِرَةَ﴾ [القيامة: ۲۰، ۲۱]  
هرگز نہیں بلکہ تم محبت والی چیز کو پسند کرتے ہو اور آخرت کی چیز کو چھوڑ دیتے ہو۔  
دوسری جگہ ارشاد ہے :

﴿إِنَّ هُنَّ لَهُ يَرْجُونَ الْعَاجِلَةَ﴾ [الدهر: ٢٧]

یہ لوگ فوری ملنے والی چیز کو پسند کرتے ہیں۔

ایسا ہر شخص کو پیش آتا ہے، اس لئے کہ انسان کو دوسروں کے ساتھ زندگی گذارنا پڑتی ہے اور وہ اس سے اپنے ارادوں کی موافقت چاہتے ہیں اور جب وہ ایسا نہیں کرتا تو اسے عذاب اور تکلیف دیتے ہیں۔ اور اگر وہ ان کی مرضی کا ساتھ دیتا ہے تو خود عذاب اور تکلیف محسوس کرتا ہے۔ کبھی ان کی طرف سے کبھی دوسروں کی طرف سے، جس طرح کہ کوئی دین دار اور متqi آدمی فاسقون اور فاجروں کے درمیان آجائے جو اس کی موافقت کے بغیر فیض و فحور نہ کر سکیں۔ اب اگر وہ موافقت کرے تو ابتداء میں ان کے شر سے محفوظ رہے گا، پھر وہ لوگ اس کے ساتھ توہین و تکلیف کا وہی معاملہ شروع کر دیں گے۔ جس سے بچنے کے لئے اس نے ابتداء میں ان کی موافقت کی تھی اور اگر توہین کا یہ معاملہ وہ خود نہ کریں گے تو کوئی دوسرا ایسا کرے گا۔

اس لئے احتیاط کا تقاضا یہ ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے اس قول پر عمل کیا جائے ہے انسوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے کہا تھا، لوگوں کو ناراض کر کے جو اللہ کو خوش کرے گا اس کی کفایت اللہ تعالیٰ کرے گا، اور جو اللہ کو ناراض کر کے لوگوں کو خوش کرے گا، اسے وہ کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکتے۔ دنیا کے احوال پر غور کرنے سے ان لوگوں میں اس کی بکفرت مثالیں ملیں گی جو لوگ حکمرانوں اور اہل بدعت کی مددان کی سزاویں سے بچنے کے لئے کرتے ہیں جسے اللہ تعالیٰ نفس کے شرود و فتن سے بچا لے گا وہ شخص حرام کی موافقت نہ کر کے ان کے ظلم و ستم کو صبر و استقامت سے سے گا اور دنیا و آخرت میں اچھے انعام سے نوازا جائے گا، جس طرح کہ علمائے کرام اور ان کے چیزوں کا راجحہ انعام کے مستحق ہوئے۔ چونکہ مصائب و آلام سے پوری طرح چھکارا مکن نہ تھا، اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو تسلی دی، جنہوں نے دامی اور بڑی تکلیف کے بدالے میں معمولی اور عارضی تکلیف کو اختیار کیا، چنانچہ ارشاد ہے :

﴿مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَآتٍ وَهُوَ أَكْسِيرُ الْمَكِيمِ﴾ [العنکبوت: ٥]

جو اللہ سے ملنے کی امید رکھے تو اللہ کا مقرر کیا ہوا وقت آنے والا ہے اور وہ سننے اور جاننے والا ہے۔

یعنی عارضی تکلیف کا ایک وقت ہے جو اللہ کی ملاقات سے ختم ہو جائے گا اور اس سے بندہ کو بے

حساب لذت حاصل ہوگی اور اللہ تعالیٰ نے بندہ کو اس ملاقات کی انتہائی قوی امید دلائی ہے تاکہ اس کے شوق میں بندہ یہاں کی تکلیف کو برداشت کر لے، بلکہ بعض لوگوں کو تو اس کا اشتیاق اتنا شدید ہوتا ہے کہ وہ تکلیف کا حساس نہیں کرپاتے۔

اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ سے اس کی ملاقات کے شوق کا سوال کیا، اور یہ شوق و ذوق بڑی نعمتوں میں سے ہے، لیکن اس نعمت کے لئے بطور سبب کچھ اقوال و اعمال ہیں جن سے اس نعمت کا حصول ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ اقوال کو سنتا اور اعمال کو جانتا ہے۔ وہ یہ بھی اچھی طرح جانتا ہے کہ اس نعمت کا اہل کون ہے، چنانچہ ارشاد ہے :

**﴿وَكَذَلِكَ فَتَنَا بِعَضَّهُمْ بِغَيْرِهِ﴾** [الأنعام: ۵۲]

اسی طرح ہم نے بعض کو بعض کے ذریعہ آزمایا۔

الذاجب بندہ سے کوئی نعمت فوت ہو جائے تو اسے اپنے لئے یہ آیت پڑھنا چاہیے :

**﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكَرِ﴾** [الأنعام: ۵۳]

کیا اللہ تعالیٰ شکر کرنے والوں کو جانتا نہیں۔

پھر اللہ تعالیٰ نے بندوں کو ایک دوسری تسلی یہ دی کہ اللہ کی راہ میں ان کا جہاد ان کے لئے ہے ورنہ اللہ دنیا والوں سے بے نیاز ہے، اس طرح جہاد کا فائدہ خود بندوں کو حاصل ہوتا ہے پھر بتایا کہ اس جہاد کی وجہ سے ان کو صالحین کی جماعت میں شامل کرے گا۔ مزید اس شخص کا حال بتایا جو بغیر بصیرت کے ایمان میں داخل ہو جاتا ہے۔ ایسا شخص لوگوں کی طرف سے پہنچائی جانے والی تکلیف کو اللہ کے اس عذاب کی طرح سمجھتا ہے جس سے بچنے کے لئے مومن ایمان لاتا ہے پھر جب اللہ تعالیٰ اپنے لوگوں کی مدد کرتا ہے تو وہ کہنے لگتا ہے کہ میں تو تمہارے ہی ساتھ ہوں، حالانکہ اس کے سینہ میں نفاق چھپا ہوا ہے۔ اسے اللہ تعالیٰ بخوبی جانتا ہے۔

الغرض اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا یہ تھا کہ وہ لوگوں کا ضرور امتحان لے تاکہ اس کے ذریعہ پاک اور پاک کا امتیاز ہو جائے، کیونکہ نفس اصل کے لحاظ سے جاں اور نحالت ہے اور ظلم و جہالت کے باعث اسے اس بات کی ضرورت ہوتی ہے کہ اس کی صفائی کی جائے۔ اگر اس گھر سے صفائی و طہارت کے ساتھ لکھا تو ٹھیک ہے، ورنہ جسم کی بھی میں جانا پڑے گا اور جب بندہ وہاں پاک و صاف ہو جائے گا تو اسے جنت میں داخلہ کی اجازت مل جائے گی۔

## فصل (۵۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت اسلام اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا قبول اسلام

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ کی طرف دعوت دی تو ہر قبیلہ سے لوگوں نے آپ کی دعوت پر بیک کما، چنانچہ اس میدان میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے سب پر سبقت حاصل کی اور اللہ کے دین کو پھیلانے میں بھرپور حصہ لیا۔ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دین اسلام کی دعوت و تبلیغ میں مکمل طور پر تعاون کیا اور آپ ہی کی دعوت سے حضرت عثمان، علہ اور سعد رضی اللہ عنہم مشرف بہ اسلام ہوئے۔ اسی طرح حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا اسلام قبول کرنے میں سبقت لے گئیں اور صدیقانہ صفات کی حامل ہوئیں اور اس کی ذمہ داریوں کو بخسن و خوبی انجام دیا۔ ایک دفعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا کہ مجھے ذر محسوس ہو رہا ہے تو حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا نے کہا : ”آپ مطہرین رہیں، اللہ کی قسم اللہ کبھی آپ کو رسوانیں کرے گا۔“ انسوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی صفات حسنے سے استدلال کیا تھا کہ ایسی صفات کے حامل کو اللہ تعالیٰ رسوانیں کر سکتا۔ انسوں نے فطرت سلیمانیہ اور غیر معمولی فہم و فراست سے یہ جان لیا کہ اعمال صالحہ اور اخلاق حسنہ اللہ تعالیٰ کی عظمت و احسان کے مناسب ہے اور ذلت و رسوانی اس کے شایان شان نہیں۔ ایسی فراست کاملہ اور فطرت سلیمانیہ کے باعث وہ اس بات کی مستحق ہوئیں کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں حضرت جبریل اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ ہدیہ سلام ارسال فرمایا۔

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے آٹھ سال کی عمر میں اسلام قبول کیا۔ ایک قول میں آپ کی عمر زیادہ مروی ہے۔ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیر کفالت تھے۔ انہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے پچھا سے تھوڑے سالی میں مدد کی غرض سے اپنی کفالت و تربیت میں لے لیا تھا۔

حضرت زید بن حارث نے بھی اسلام قبول کیا۔ یہ حضرت خدیجہ کے غلام تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ

وسلم نے جب حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا سے نکاح کیا تو انہوں نے حضرت زید کو آپ کی خدمت میں مجبہ کر دیا۔ ان کے والد اور پچھا جب فدیہ دے کر ان کی آزادی کے لئے حاضر ہوئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اس سلسلہ میں کوئی اور چیز نہ کر لیں۔ انہوں نے کہا، وہ کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ زید کو بلا کر اختیار دے دو۔ اگر وہ تمیں اختیار کر لے تو تمہارا ہے اور اگر مجھے اختیار کر لے تو میرے پاس رہ جائے تو ان لوگوں نے کہا کہ یہ بہت عدل و انصاف کی بات ہے، چنانچہ انہیں بلا یا گیا اور انہیں اس بات سے مطلع کیا گیا تو انہوں نے عرض کیا، میں کبھی بھی آپ کے علاوہ کسی اور کو اختیار نہیں کر سکتا۔ وہ دونوں کہنے لگے، اے زید تجھ کی بات ہے، تمہارا ناس ہو، غلامی کو آزادی پر ترجیح دیتے ہو اور اپنے گھروالوں کے بجائے دوسروں کو اختیار کر رہے ہو تو حضرت زید نے فرمایا، ہاں میں نے آپ کی شخصیت میں الکی خوبی دیکھی ہے اور اپنے ساتھ ایسا حسن سلوک اور بر تاؤ دیکھا کہ اس کے بعد کسی اور کو آپ پر ترجیح نہیں دے سکتا۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ معاملہ دیکھا تو آپ نے ان کے سامنے مقام مجرمین اعلان کر دیا کہ ”میں تمہیں گواہ بنتا ہوں کہ زید میرے بیٹے ہیں، میں ان کا وارث اور وہ میرے وارث ہیں۔“

جب ان کے والد اور پچھا نے یہ منظر دیکھا تو دونوں بہت خوش ہوئے اور واپس چلے گئے۔ اس واقعہ کے بعد حضرت زید، زید بن محمد کے نام سے مشہور ہو گئے اور پھر جب دین اسلام آیا اور قرآن کی یہ آیت نازل ہوئی :

﴿أَذْعُوهُمْ لِأَبَابِيْهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ﴾ [الأحزاب: ٥]

لوگوں کو ان کے باپ کے نام سے پکارا کرو، یہ اللہ کی نظر میں زیادہ درست ہے۔ تو اس وقت سے لوگ انہیں زید بن حارثہ کہنے لگے۔ معمر نے زہری سے روایت کیا ہے کہ زید سے پہلے ہمیں کسی کے اسلام کا علم نہیں۔

ورقة بن نوفل بھی مشرف باسلام ہو گئے تھے۔ جامع ترمذی میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں خواب میں اچھی حالت میں دیکھا تھا۔

آخر لوگ ایک ایک کر کے دین میں داخل ہونے لگے اور قریش نے اس کی مخالفت نہ کی۔ آخر جب آپ نے ان کے بناولی خداوں کا پروردہ چاک کیا کہ یہ نفع و نقصان کے ماکن نہیں تو یہ لوگ بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم السالمون کی مخالفت پر کمرستہ ہو گئے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے

اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی ان کے چچا ابو طالب کے ذریعہ حفاظت فرمائی جو قریش کے ایک شریف سردار تھے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا تھا کہ ابو طالب اپنے نہ بہ پر باقی رہیں۔ اس کے فوائد غور کرنے سے ظاہر ہو سکتے ہیں۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی یہ حالت تھی کہ جو صاحب خاندان ہوتا، وہ خاندان کے باعث مشرکوں کی ایذاوں سے محفوظ رہتا ورنہ نہیں۔ چنانچہ بہت سے صحابہ کرام کو مشرکین مکہ سے مصائب اور تکالیف کا سامنا کرنا پڑا جن میں سے حضرت عمر بن یاسر، ان کی والدہ اور ان کے اہل خاندان ہیں جنہیں شدید ترین ایذا نہیں دی گئیں۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وہاں سے گزر رہتا تو آپ فرماتے ”اے آل یا سرا! صبر کرو کیونکہ تم سے جنت کا وعدہ ہے۔“

ایذا نہیں دیئے جانے والوں میں حضرت بلال بھی تھے۔ انہیں اللہ کے راستے میں سخت ترین ایذا نہیں دی گئیں اور وہ اللہ کے دین کے لئے اپنا سب کچھ قربان کر چکے تھے۔ جوں جوں تکلیف زیادہ دی جاتی، ان کے منہ سے ”احمد احمد“ نکلتا تھا۔ ورقہ بن نواف وہاں سے گزرتے تو کہتے کہ ہاں اللہ کی قسم اے بلال! ایک ہی (اللہ) ہے، ایک ہی (اللہ) ہے۔ اللہ کی قسم! اگر تم انہیں مار ڈالو گے تو میں ان پر گریہ و زاری کروں گا۔

جب مسلمانوں کے خلاف کفار کی ایذا نہیں سخت ترین ہو گئیں اور انہیں طرح طرح کے دکھ و درد دیئے جانے لگے اور ان پر مصیبتوں کے پہاڑ توڑے جانے لگے، اور شدید ترین شرور و فتن سے دوچار ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے ملک جہش کی طرف بھرت کی اجازت دے دی۔ پہلے مہاجرین میں سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ اور ان کی الہیہ حضرت رقی رضی اللہ عنہا بنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور دوسرا لے لوگ جن کی مجموعی تعداد سولہ افراد پر مشتمل تھی جن میں بارہ مرد اور چار عورتیں تھیں۔

یہ لوگ مکہ سے خفیہ حالت میں نکلے اور جب سمندر کے ساحل پر پہنچے تو اتفاق سے انہیں دو کشتیاں مل گئیں، جن پر یہ لوگ سوار ہو کر جہش پہنچے۔ ان لوگوں نے بعثت کے پانچویں سال رب جب کے مینے میں بھرت کی تھی۔ ان کے تعاقب میں قریش نکل کھڑے ہوئے اور ساحل تک آئے لیکن ان میں سے کسی کو پکڑنے میں کامیاب نہ ہو سکے۔ کچھ عرصے کے بعد ان مہاجرین کو اطلاع ہوئی کہ قریش مکہ نبی کشم صلی اللہ علیہ وسلم کی ایذاء رسانی سے باز آگئے ہیں۔ یہ سن کر وہ لوگ لوٹ پڑے۔ جب یہ لوگ مکہ سے صرف ایک گھنٹے کے فاصلے پر تھے تو خبر ملی کہ قریش مکہ تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایذاء رسانی میں

اور زیادہ شدت سے کام لے رہے ہیں اور انکی عدادت وخالفت شباب پر ہے، چنانچہ ان میں سے بعض پناہ لے کر مکہ میں داخل ہو گئے جن میں حضرت عبد اللہ بن مسعود بھی تھے۔ یہ لوگ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سلام کیا۔ آپ نے نماز کی حالت میں ہونے کی وجہ سے سلام کا جواب نہیں دیا۔ یہی صحیح ہے اور ابن اسحاق نے یہی کہا ہے کہ جب مکہ سے قریب پہنچنے اور انہیں معلوم ہوا کہ پہلی خبر غلط تھی، پھر حمایت کے سارے یا خفیہ طور پر وہ مکہ میں داخل ہوئے۔ واپس آنے والوں میں حضرت ابن مسعود بھی تھے جو مدینہ ہجرت کرنے تک مکہ ہی میں مقیم رہے، پھر در اور احد میں شریک ہوئے۔ رہنی زید بن ارقم کی حدیث (جس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ نماز میں بات چیت کی ممانعت مدینہ کا واقعہ ہے) تو اس کا جواب دو طرح سے دیا گیا ہے۔

اول یہ کہ ممانعت مکہ میں ہوئی تھی۔ پھر مدینہ میں اجازت مل گئی تھی اور پھر ان کے بعد منع کیا گیا۔ دوم یہ ہے کہ زید چھوٹے صحابیوں میں سے تھے۔ یہ اور دوسرے ساتھی اپنی عادت کے مطابق نماز میں بولتے تھے کیونکہ انہیں ممانعت کا علم نہ تھا پھر جب علم ہوا تو انہوں نے بھی بات چیت بند کر دی۔ پھر جب جبش سے واپس آنے والوں اور دیگر مسلمانوں پر ظلم و ستم و تشدد کا سلسلہ مزید شدید ترین ہو گیا تو یہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں دوبارہ سرزی میں جبش کی طرف ہجرت کرنے کا حکم فرمایا۔

دوسری مرتبہ ان لوگوں کی ہجرت جبش، قریش کو مزید گراں گزری تو انہوں نے ایذاۓ رسانی کا سلسلہ اور سخت کر دیا اور مسلمان مزید ہدف ظلم و ستم بنائے جانے لگے۔ خصوصاً جب قریش کو نجاشی کے حسن سلوک کی خبر ملی۔ دوسری مرتبہ جن لوگوں نے ہجرت کی، ان کی تعداد تراسی (۸۳) مردوں پر مشتمل تھی۔ اگر اس ضمن میں حضرت عمر بن یاسر شمار کئے جائیں تو اس قافلہ میں انہیں عورتیں شامل تھیں۔ ان میں حضرت عثمان اور کچھ دوسرے بدربی صحابہ کا بھی نام شمار کیا جاتا ہے لیکن یہ ایک گمان ہے یا پھر یہ کہا جائے کہ وہ بدربی سے پہلے ایک بار اور جبش سے آئے تھے۔ اس طرح ان کا آنا تمیں مرتبہ میں ہو گا۔

اسی وجہ سے ابن سعد نے کہا ہے کہ ان لوگوں نے جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ہجرت کی خبر سنی تو ان میں سے ۳۳ مرد اور آنٹھ عورتیں واپس آگئیں جن میں دو مرد مکہ ہی میں انتقال کر گئے اور سات مکہ ہی میں قید کرنے لگے اور ۲۲ غززوہ بدربی میں شریک ہوئے۔

ماہ ربیع الاول یہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عمر بن امیہ کے ذریعہ نجاشی کو خط بھیجا جس میں انہیں اسلام کی دعوت دی تو انہوں نے اسلام قبول کر لیا اور کہا اگر میں حاضر ہونے پر قادر ہوتا تو

ضرور خدمت میں حاضری دیتا اور آپ نے حضرت نجاشی کو یہ بھی لکھا کہ حضرت ام جبیہ کو آپ کی زوجیت میں دے دیں، یہ اپنے شوہر عبد اللہ بن علی کے ساتھ بھرت کر کے جب شہ گئی تھیں اور انہوں نے وہاں عیسائیت کو قبول کر لیا تھا اور اسی حالت میں انتقال کر گئے، چنانچہ حضرت نجاشی نے ان کو آپ کی زوجیت میں دے دیا اور آپ کی طرف سے چار سو ریار مہر کی ادائیگی کر دی۔ حضرت خالد بن سعید بن العاص اس نکاح کے ولی تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت نجاشی کو یہ بھی لکھا تھا کہ جو صحابہ وہاں باقی رہ گئے ہیں، انہیں سواری کا انتظام کر کے مدینہ بھیج دیں۔ حضرت نجاشی نے عمرو ابن امية کے ساتھ تمام لوگوں کو کشتوں میں بھیج دیا۔ جب یہ لوگ خیر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پہنچ تو وہ فتح ہو چکا تھا۔ اس طرح وہ اشکال بھی ختم ہو جاتا ہے جو حضرت ابن مسعود اور زید بن ارقم کی حد شوں کے مابین نظر آتا ہے اور یہ سمجھا جائے گا کہ نماز میں بولنے کی ممانعت مدینہ میں ہوئی تھی۔

اگر یہ کہا جائے کہ یہ تقطیق اچھی ہے لیکن ابن اسحاق کے اس بیان کا کیا جواب ہو گا جس میں یہ وضاحت ہے کہ حضرت ابن مسعود مکہ میں تھے؟ تو اس کا جواب یہ ہو گا کہ ابن سعد نے یہ ذکر کیا ہے کہ وہ مکہ میں تھوڑے دن مقیم تھے پھر جب شہ و اپس چلے گئے تھے۔ یہی زیادہ ظاہر ہے، کیونکہ مکہ میں ان کا کوئی محافظہ و مددگار نہ تھا۔

اس توجیہ میں جو بات ہے، وہ ابن اسحاق پر واضح نہیں ہو سکی اور ابن اسحاق نے روایت کرنے والوں کا نام نہیں ذکر کیا ہے لیکن ابن سعد نے اسے مطلب بن عبد اللہ بن حنبل کی طرف منسوب کیا ہے۔ اس طرح دونوں روایتوں کا اشکال دور ہو جائے گا اور صحیح مفہوم واضح ہو جائے گا۔ والحمد للہ!

ابن اسحاق نے اس بھرت میں ابو موسی اشعری کا نام بھی لیا ہے لیکن واقعی وغیرہ نے اس کی تردید کی ہے اور کہا ہے کہ کس طرح یہ بات ابن اسحاق سے مخفی رہ گئی۔ میری توجیہ یہ ہے کہ یہ بات مخفی نہیں تھی لیکن مذکورہ وہم اس طرح پیدا ہوا کہ ابو موسی یمن سے بھرت کر کے حضرت جعفر اور ان کے ساتھیوں کے ساتھ جب شہ چلے گئے تھے اور انہی کے ساتھ و اپس آئے۔ اس کو ابن اسحاق نے ان کی بھرت شمار کر لیا ہے لیکن انہوں نے یہ نہیں کہا کہ وہ مکہ سے بھرت کر کے گئے تھے کہ ان کی تردید کی جائے۔

## فصل (۵۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ایذا رسانی اور سفر طائف

مہاجرین جب شہ نجاشی کی سلطنت میں اطمینان و سکون سے رہنے لگے تھے لیکن قریش نے انہیں مکہ واپس بلانے کی غرض سے عبد اللہ بن ربیعہ اور عمرو بن العاص کو تحفہ و تھائے دے کر نجاشی کی طرف بھیجا اور انہوں نے وہاں بڑے بڑے دینی قائدین سے بھی سفارش کرائی، لیکن نجاشی نے ان کی واپسی کا انکار کر دیا۔ پھر انہوں نے یہ سازش اور ریشہ دوائی کر کے برکاتا چاہا مگر یہ لوگ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے متعلق گستاخانہ عقیدہ رکھتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ وہ اللہ کے بندے تھے، چنانچہ اس نے ان مسلمانوں کو دربار میں بلوایا۔ حضرت جعفر بن ابی طالب ان کے سربراہ تھے، جب ان لوگوں نے داخل ہونے کا ارادہ کیا تو حضرت جعفر نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی جماعت آپ سے اجازت چاہتی ہے۔ اس نے دربان سے کہا کہ ان سے کہو کہ یہ لوگ اپنی درخواست پھر دہرائیں۔ انہوں نے دربارہ اسی طرح عرض کیا، پھر جب یہ جماعت ان کے دربار میں داخل ہوئی تو اس نے دریافت کیا، آپ لوگ حضرت عیسیٰ کے متعلق کیا کہتے ہیں تو حضرت جعفر رضی اللہ عنہ نے سورہ مریم کی ابتدائی چند آیات تلاوت فرمائیں۔ اس پر نجاشی نے زمین سے ایک تنکا اٹھایا اور کہنے لگا کہ بخدا حضرت عیسیٰ علیہ السلام اس سے ایک تنکا بھی زیادہ نہ تھے۔ پادریوں نے اس پر اظہار حیرت کیا تو ان سے کہا کہ تم جو کچھ بھی کو میرایںی قول ہے اور مسلمانوں سے کہا کہ جاؤ تم لوگ میری سلطنت میں مامون و محفوظ ہو، جو تمیں ایذا دے گا، اس کو سزا دی جائے گی۔ پھر وہ قریش کے دونوں قاصدوں سے کہنے لگا کہ اگر تم مجھے سونے کا گرجا بلکہ پہاڑ بھی دے دو پھر بھی میں مسلمانوں کو تمہارے حوالے نہ کروں گا۔ اس کے بعد اس نے سردار ان قریش کے تھائے لوٹا دینے کا حکم دیا۔ آخر یہ لوگ رسوا ہو کر واپس آئے۔

پھر حضرت حزہ اور ایک بڑی جماعت نے اسلام قبول کر لیا اور رفتہ رفتہ اسلام پھیلتا شروع ہو گیا۔ جب قریش نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس دعوت کو ترقی پذیر دیکھا اور محسوس کیا کہ یہ کام بڑھ رہا

ہے اور ان کی حیثیت مضمبوط ہو رہی ہے تو انہوں نے بنی ہاشم اور نبی عبد الملک کے خلاف ایک معاهدہ طے کیا جس میں یہ موقف اختیار کیا گیا کہ ان کے ساتھ خرید و فروخت کریں گے، نہ شادی بیاہ کریں گے اور نہ کسی قسم کے معاملات و تعلقات قائم کریں گے، جب تک کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کے حوالے نہ کر دیں گے۔

چنانچہ انہوں نے ایک عمد نامہ خانہ کعبہ کی چھت پر لٹکا دیا۔ اسے، غیض بن عامر بن ہاشم نامی ایک شخص نے لکھا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے لئے بُدُعَاءَ کی جس سے اس کا ہاتھ شل ہو گیا تھا۔

اس معاهدہ کی رو سے ابوالب کے علاوہ بنو ہاشم اور بنو عبد الملک کے تمام افراد کا خواہ وہ مومن ہوں یا کافر، اس طرح بائیکاٹ ہوا تھا کہ سب لوگ شعب ابنی طالب میں محصور ہو گئے۔ ابوالب اس سازش میں قریش کے ساتھ شریک کا رہا۔

یہ واقعہ بعثت کے ساتویں سال محرم کی رات پیش آیا تھا۔ تمام لوگ تقریباً تین سال تنگی و دشواری میں رہے تھے۔ مصیبت کا یہ عالم تھا کہ بچوں کے گریہ وزاری کی آواز گھٹائی کے باہر سے سنائی دیتی تھی۔ اس موقع پر ابو طالب نے اپنا مشہور قصیدہ لامیہ لکھا تھا۔ قریش کے بعض لوگ اس بائیکاٹ کو ناپسند کرتے تھے اور کچھ لوگ پوری طرح مودت تھے، جو لوگ ناپسند کر رہے تھے، انہوں نے اس عمد نامہ کو ختم کرنے کی کوشش بھی کی اور وہ اس کو توڑنے کا مطالبہ بھی کر رہے تھے۔

اس کے دوران اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس عمد نامہ کے متعلق آگاہ فرمادیا کہ اس پر اللہ تعالیٰ نے دیکھ بھیجی ہے، جس نے ظلم، قطع تعلق، اور ستم رسائل کی باقی تھات ڈالیں اور صرف اللہ کا نام مبارک باقی رہنے دیا۔ آپ نے اپنے بچا کو اس کی خبر دی کہ وہ قریش کے پاس جا کر ان سے کہیں کہ اگر میرے نتھیجے کی یہ بات غلط ثابت ہو جائے تو ہم تمہارے اور ان کے درمیان سے ہٹ جائیں گے، اور اگر ان کی خبر صحیح ثابت ہو جائے تو تمہیں رجوع کرنا پڑے گا۔ ان لوگوں نے کہا کہ آپ تھیک کرنے ہیں، پھر اس عمد نامہ کو اتار کر دیکھا تو درحقیقت نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد صحیح ثابت ہوا لیکن اس سے کفار کے کفرو عناد میں اور اضافہ ہو گیا۔ اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے رفقاء اس گھٹائی سے نکل آئے۔ اس کے چھ ماہ بعد ابو طالب نے وفات پائی اور اس کے تین دن بعد امام المومنین حضرت عبدالجبار رضی اللہ عنہا بھی انتقال فرمائیں۔ ان دونوں حادثوں سے آپ کو شدید

صد مہ پہنچا اور قریش کے اوپاروں سے سخت ترین ایذاوں کا پھر لاقتناہی سلسلہ شروع ہو گیا اور ظلم و ستم کے نت نئے پہاڑ توڑے جانے لگے۔

چنانچہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم طائف تشریف لے گئے تاکہ اہل طائف کو دعوتِ اسلام دیں اور وہ لوگ آپ کے ساتھ مدد و تعاون کا معاملہ کریں۔ آپ نے انہیں اللہ کی طرف بلایا لیکن ان میں سے کسی نے بھی دعوتِ اسلام پر بلیک نہ کہا اور نہ کوئی آپ کا حامی و مددگار تکلا، بلکہ اس کے بر عکس سخت تکلیفیں پہنچائیں اور اس سلسلہ میں قریش سے بھی زیادہ ایذا میں دیں اور ان سے بڑھ کر بد سلوکی کی۔ آپ کے غلام زید بن حارثہ آپ کے ساتھ تھے۔ آپ وہاں دس دن قیام کرنے کے بعد سردار ان طائف کے پاس تشریف لے گئے اور ان کو اسلام کی دعوت دی گری ان لوگوں نے جواب دیا کہ آپ ہمارے شر سے نکل جائیں۔ انہوں نے غنڈوں اور اوپاروں کو آپ کے خلاف اسلامیہ اور پیچھے لگادیا۔ وہ آپ پر پھر پہنچنے تھے یہاں تک کہ آپ کے پائے مبارک لولہمان ہو گئے۔ حضرت زید بھی آپ کو بچانے میں سخت زخمی ہو گئے، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انتہائی حزین و غمزدہ ہو کر مکہ تشریف لائے۔ واپسی میں یہ مشور دعا فرمائی :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَشْكُفُ ضَعْفَ قُوَّتِي وَقِلَّةَ حِيلَتِي وَهَوَانِي عَلَى النَّاسِ»

اے اللہ میں اپنی کمزوری، بے سرو سامانی اور لوگوں کی نظر میں بے و تھنی کا تجھ سے شکوہ کرتا ہوں۔ اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے پہاڑوں کے فرشتے کو بھیجا۔ جس نے آگر پوچھا کہ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمائیں تو میں ان سب کو مکہ کے ارد گرد کے دونوں پہاڑوں کے مابین دبادوں، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں ان کے معاملہ میں اس امید پر توقف کر رہا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ان سے ایسی نسل پیدا کرے گا جو اس کی عبادت کرے گی اور کسی کو اس کا شریک نہ ٹھہرائے گی۔

واپسی پر جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک کھجور کے جھمرت کے پاس اترے تو رات کی نماز پڑھنے میں مصروف ہو گئے۔ اس اثناء میں جنات کی ایک چھوٹی سی جماعت آپ کی طرف آئی اور آپ کی ملاوت سننے لگی۔ آپ کو اس کی اطلاع اس وقت ہوئی جب یہ آیت کریمہ نازل ہوئی :

﴿وَإِذْ صَرَقْنَا إِلَيْكَ نَفَرَّا مِنَ الْجِنِّ﴾ [الاحقاف: ۲۹]

اور جب ہم نے آپ کے پاس چند جنوں کو بھیجا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے چند روز بیہیں قیام فرمایا۔ حضرت زید نے آپ سے کہا کہ قریش کے

پاس آپ کس طرح جائیں گے جب کہ انہوں نے آپ کو نکال دیا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ زید جو مصیبت تم دیکھ رہے ہو اسے اللہ تعالیٰ ضرور دور کرے گا۔ وہ اپنے دین کی مدد کرے گا اور اپنے نبی کو غالب کرے گا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ پہنچ گئے چنانچہ آپ نے بنی خزانہ کا ایک آدمی مطع姆 بن عدی کے پاس بھیجا کہ کیا میں تمہارے جوار میں داخل ہو جاؤ۔ اس نے جواب دیا کہ ہاں ضرور آپ ہماری پناہ میں آ سکتے ہیں۔ اور اس نے اپنی قوم اور بیٹوں کو بلا کر کہا کہ ہتھیار لے لو اور خانہ کعبہ کے ارکان کے پاس جا کر کھڑے ہو جاؤ کیونکہ ہم نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو پناہ دے دی ہے، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت زید کے ہمراہ مکہ میں داخل ہوئے اور مسجد حرام تک تشریف لے گئے۔

مطع姆 نے اپنی سواری پر کھڑے ہو کر پکارا، اے قریش کے لوگوں میں نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو پناہ دے دی ہے۔ اس لئے تم میں سے کوئی بھی ان کی الہانت اور برائی نہ کرے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم رکن کے پاس پہنچے تو اس کو چھووا اور دو رکعت نماز ادا فرمائی پھر گھر تشریف لے گئے۔ مطع姆 اور اس کے بیٹے ہتھیار لئے ہوئے گھر تک آپ کے ساتھ گئے۔

فصل (۵۶)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے معراج کا واقعہ

مسجد حرام سے لے کر بیت المقدس تک براق پر سوار ہو کر حضرت جبریل کی رفاقت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جسمانی سیر کرائی گئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم وہاں اترے اور تمام انبیاء کرام علیم السلام کو امام بن کرنماز پڑھائی اور مسجد اقصیٰ کے دروازے پر براق کو باندھ دیا۔ ایک قول یہ ہے کہ آپ بیت نعم میں اترے اور وہاں نماز پڑھائی تکن یہ قول درست نہیں ہے۔

پھر اسی رات بیت المقدس سے آسمان دنیا کی طرف تشریف لے گئے۔ حضرت جبریل نے آپ کے لئے اجازت چاہی۔ دروازہ کھول دیا گیا۔ وہاں آپ نے ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام سے ملاقات کی۔ انہیں سلام کیا۔ انہوں نے سلام کا جواب دے کر خوش آمدید کہا اور آپ کی نبوت کا اقرار کیا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو دکھایا کہ ان کی اولاد میں نیک لوگوں کی روحلیں ان کے دامیں اور برے لوگوں کی بائیں جانب ہیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دوسرے آسمان پر لے جایا گیا جہاں آپ نے حضرت میحیٰ و عیسیٰ علیہما السلام کو دیکھا پھر تیرے آسمان پر حضرت یوسف علیہ السلام کو، چوتھے پر حضرت اور لیں علیہ السلام کو، پانچوں پر حضرت بارون علیہ السلام کو اور چھٹے پر حضرت موسیٰ علیہ السلام کو دیکھا۔ جب حضرت موسیٰ سے آگے بڑھے تو وہ رونے لگے۔ پوچھا گیا، کیوں روتے ہیں، وہ فرمانے لگے کہ میں اس لئے رو رہا ہوں کہ میرے بعد ایک جوان کو نبی بنایا گیا اور اس کی امت سے بہت زیادہ تعداد میں جنت میں داخل ہو گی۔ پھر ساتوں آسمان پر تشریف لے گئے، وہاں آپ کی ملاقات حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ہوئی۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو سدرہ المنتqi اور بیت المعرور تک اٹھایا گیا اور اس کے بعد آپ کو اللہ جل شانہ کی جناب اعلیٰ میں لے جایا گیا۔ آپ اللہ تبارک و تعالیٰ کے قریب ہو گئے، حتیٰ کہ دو کمان یا اس سے بھی کم فرق رہ گیا۔ پھر اللہ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جو چہاولی بھیجی۔

آپ پر پچاس نمازیں فرض کی گئیں چنانچہ آپ لوٹے اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس سے

گذرے۔ انہوں نے دریافت کیا کہ کیا حکم ہوا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، پچاس نمازوں کا۔ وہ کہنے لگئے آپ کی امت کو اس کی استطاعت نہ ہوگی۔ آپ اپنے پروردگار کے پاس واپس جائیے اور اپنی امت کے لئے تخفیف کی درخواست کیجئے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل علیہ السلام کی طرف التفات فرمایا گویا ان سے مشورہ چاہتے ہوں۔ انہوں نے بھی اشارہ کیا کہ ہاں اگر آپ کی خواہش ہو۔ آخر آپ جبریل علیہ السلام کے ساتھ دوبارہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں حاضر ہوئے اور وہیں کھڑے رہے۔ یہ صحیح بخاری کے الفاظ ہیں۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے دس نمازیں معاف فرمادیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اترے یہاں تک کہ موسیٰ علیہ السلام کے پاس سے گزرے اور انہیں خبر دی۔ انہوں نے فرمایا کہ اپنے پروردگار کے حضور پھر جائیے اور تخفیف کی درخواست کیجئے۔ اس طرح موسیٰ علیہ السلام اور اللہ تعالیٰ کے درمیان آتے جاتے رہے، یہاں تک کہ پانچ نمازیں رہ گئیں۔ حضرت موسیٰ نے اب بھی واپسی جانے اور تخفیف کی درخواست کرنے کا مشورہ دیا لیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے اپنے پروردگار سے شرم آتی ہے بلکہ اب تو میں راضی ہو گیا اور سرتسلیم خم کر دیا ہے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم چلے تو زداء کرنے والے نے زداء کی اور کہا کہ میں نے اپنا فریضہ انجام دی دیا اور اپنے بندوں سے تخفیف کر دی۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا اس میں اختلاف ہے کہ آپ نے اس رات اللہ تعالیٰ کو اپنی آنکھوں سے دیکھایا نہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ آپ نے باری تعالیٰ کو دیکھا۔ ایک قول یہ بھی ان سے مقول ہے کہ قلب سے دیکھا۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا انکار بھی ثابت ہے۔ ان دونوں نے فرمایا ہے کہ ﴿وَلَقَدْ رَأَاهُ نَزْلَةً أَخْرَى﴾ سے مراد جبریل علیہ السلام ہیں حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا کہ کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا تو آپ نے فرمایا، میں نے ایک نور دیکھا ہے یعنی میرے اور اس کی رویت کے درمیان ایک نور حائل ہو گیا جیسا کہ دوسری روایت میں ہے کہ میں نے نور دیکھا۔

عثمان بن سعید دارمی نے عدم رویت پر صحابہ کا اتفاق نقل کیا ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ کا قول کہ آپ نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا اور قلب سے دیکھا، آپس میں متفاہ نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

میں نے اپنے رب تعالیٰ کو دیکھا لیکن یہ واقعہ شبِ معراج کا نہیں بلکہ یہ واقعہ حدیث میں پیش آیا جب کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی صبح کی نماز قضا ہو گئی پھر آپ نے اللہ تعالیٰ کی خواب میں زیارت کی خبر دی۔

اس بنا پر امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ ہاں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فی الحقيقة دیکھا اور روایت انبیاء حق ہے اور امام احمد نے یہ نہیں فرمایا کہ آپ نے دو آنکھوں سے بیداری میں دیکھا اور جس نے ان سے ایسا قول نقل کیا ہے، اسے غلط فہمی ہوئی، چونکہ امام احمد نے ایک بار فرمایا کہ آپ نے دیکھا اور ایک بار فرمایا کہ آپ نے روحانی طور پر دیکھا تو اس سے دونوں قول متفق ہو گئے۔ امام احمد سے ایک تیسرا قول بھی متفق ہے کہ آپ نے سر کی آنکھوں سے دیکھا لیکن یہ ان کے بعض اصحاب کے تصریف کا نتیجہ ہے۔ امام احمد کے نصوص موجود ہیں لیکن ان میں یہ قول نہیں ملتا۔ رہا ابن عباس رضی اللہ عنہ کا یہ قول کہ دل سے دو مرتبہ دیکھا تھا اگر ان کا اس استدلال اس آیت سے ہے:

﴿مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى﴾ [النجم: ۱۱]

جو کچھ اس نے دیکھا، اسے دل نے جھوٹ نہ سمجھا۔

پھر فرمایا :

﴿وَلَقَدْ رَأَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى﴾ [النجم: ۲۹]

حالانکہ اس نے ایک بار اور اسے دیکھا۔

بظاہر ان کا اس سے استدلال ہے، تو صحیح بات یہ ہے کہ یہاں دیکھے جانے والے سے مراد جریل ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں ان کی صورت میں دو مرتبہ دیکھا تھا اور ابن عباس کا ذکر کورہ قول ہی امام احمد کے اس قول کی ولیل ہے کہ آپ نے دل کی آنکھ سے دیکھا تھا۔

اور اللہ تعالیٰ کے قول ﴿ثُمَّ دَنَى فَنَدَلَى﴾ کا تعلق واقعہ معراج والے ”دنو“ اور ”تدلی“ سے نہیں ہے۔ کیونکہ قرآن میں دلی تدلی سے حضرت جریل مراد ہیں جیسا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور ابن مسعود کا قول ہے نیز کلام کے سیاق سے بھی اسی کی تائید ہوتی ہے کیوں کہ وہاں یہ بھی مذکور ہے کہ :

﴿عَلَمَهُ شَدِيدُ الْفُوْيِ﴾ [النجم: ۱۵]

ان کو ایک طاقتور فرشتہ سکھاتا ہے۔

اور حدیث میں جس ”دنو و تدلی“ (قرب اور جہاڑا) کا ذکر ہے اس سے صراحت کے ساتھ معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا قرب اور تدلی مراد ہے۔

جب صحیح ہوئی تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی قوم کو خبر دی کہ اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ عظیم آیات دکھائیں۔ انہوں نے سختی سے مخدیب کی اور انتہائی شدت سے ایذا دی اور ضرر رسانی پر اتر آئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مطالبہ کرنے لگے کہ بیت المقدس کا حیہ بیان کریں، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے (بیت المقدس) کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ظاہر کروایا چنانچہ آپ نے اسے دیکھا اور اس کی تمام علامت بتانی شروع کیں۔ وہ آپ کی کسی بات کو رد نہیں کر سکے۔ آپ نے اس قافلہ کے سفر اور وابسی کی خبر بھی دی اور یہ کہ کس وقت وہ آئے گا اور کون سا اونٹ آگے ہو گا۔ واقعہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خبر کے عین مطابق ہوا لیکن اس سے ان کی نفرت میں اور اضافہ ہو گیا۔

ابن اسحاق نے حضرت عائشہ اور معاویہ سے نقل کیا ہے کہ مراج روحانی تھی یہاں مناسب ہے کہ مراج بحال خواب اور مراج روحانی کے باہمی فرق کو سمجھا جائے۔ ان دونوں حالتوں میں بہت بڑا فرق ہے، کیوں کہ خواب میں جو کچھ نظر آتا ہے وہ کبھی کبھی معلوم کی مثال ہوتی ہے۔ جسے محسوس صورت میں پیش کیا جاتا ہے۔ سونے والا یہ دیکھتا ہے کہ اسے آسمان کی طرف چڑھایا گیا یا کہ لے جایا گیا، حالانکہ اس کی روح چڑھتی نہیں نہ وہ جاتا ہے بلکہ خواب کا فرشتہ اس کے لئے ایک تمثیل پیش کر دیتا ہے۔

جو لوگ مراج روحانی کے قائل ہیں ان کا یہ مطلب نہیں کہ وہ خواب تھا بلکہ وہ یہ کہتے ہیں کہ روح کو حقیقتاً لے جایا جاتا ہے اور وہ وہی کام کرتی ہے جو جسم سے بذریعہ موت جدا ہونے کے بعد کرتی ہے، لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خرق عادت کے مقام پر تھے چنانچہ زندگی کی حالت میں آپ کا شکم چاک کیا گیا اور آپ کو اس کی کوئی تکلیف نہیں ہوئی۔ اس لئے آپ کی روح کو بغیر موت آسمان کی سیر کرائی گئی، لیکن دوسرے لوگوں کے حق میں یہ کام موت کے بغیر ممکن نہیں چنانچہ انبیاء کی روحلیں بدن سے جدا ہو کر آسمان میں ہیں لیکن نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی روح زندگی کی حالت میں ہی وہاں لے جائی گی، پھر واپس آگئی۔ وفات کے بعد انبیاء کی روحوں کے ساتھ رفق اعلیٰ میں مستقر ہو گئی لیکن اس کے باوجود جسم سے اس کا ایک طرح کا تعلق ہے جس سے آپ سلام کا جواب دیتے ہیں اور جس سے موسیٰ علیہ السلام کو قبر میں نماز پڑھتے ہوئے اور آسمان پر دیکھاتا۔

کیوں کہ یہ معلوم ہے کہ موسیٰ علیہ السلام کو قبر سے اٹھا کر نہیں لے جایا گیا تھا، بلکہ ان کی روح کا وہ مستقر تھا اور قبریدن کا مستقر ہے۔ اگر کسی کے اور اک میں یہ بات نہ آئے تو وہ سورج پر غور کرے کہ وہ اپنی اوپنچائی کے باوجود زمین میں اور نباتات و حیوانات کی زندگی میں اثر انداز ہوتا ہے، روح کا مرتبہ تو اس

سے بھی بلند ہے۔ علامہ ابن عبد البر فرماتے ہیں کہ ہجرت اور معراج کے درمیان ایک سال دو ماہ کا وقفہ تھا اور معراج ایک بار ہوئی۔ ایک قول میں دو مرتبہ ہوئی۔ ایک بار بیداری میں اور ایک بار خواب میں۔ اس قول کے حاملین کا خیال یہ ہے کہ حدیث شریک اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان ”پھر میں بیدار ہو گیا“ اور دوسری روایات کو جمع کیا جا سکتا ہے۔ بعض نے کہا کہ تین بار واقعہ معراج ہوا۔ لیکن یہ سب اقوال بعض ایک تخمینہ ہیں اور ضعیف روایات نقل کرنے والوں کے کارناے ہیں۔ اور صحیح وہی ہے کہ جس پر انہم حدیث متفق ہیں کہ واقعہ اسراء ایک ہی بار پیش آیا۔

بڑی تجرب کی بات ہے کہ ایک سے زائد بار کے قالبین نے کس طرح سوچ لیا کہ ہر مرتبہ آپ پر پچاس وقت کی نماز پیش کی جاتی رہی۔ حفاظ حدیث نے معراج کی حدیث کے الفاظ کے بارے میں شریک کو غلط ٹھہرایا ہے اور امام مسلم نے اس حدیث کو مستند ذکر کر کے کہا ہے کہ اس نے اس میں تقدیم و تاخیر اور کمی و زیادتی کر دی ہے اور پوری حدیث بھی بیان نہیں کی ہے اور ان کی رائے مناسب ہے۔

## فصل (۵۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہجرت مدینہ کا واقعہ

ہجرت ایک ایسا واقعہ ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے اولیاء اور اعداء کے درمیان فرق اور امتیاز کرنے کی کوشی بنائی ہے، جس سے دین کا غلبہ اور انبیاء کرام کی نصرت کا آغاز ہوتا ہے۔

امام زہری نے محمد بن صالح اور انہوں نے عاصم بن عمر ابن قاتہ اور یزید بن رومان وغیرہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تبوّت کے ابتدائی ایام میں تین سال تک مکہ میں چھپ کر رہے پھر جو تھے سال اعلان عام کیا اور لوگوں کو دس سال تک دعوتِ اسلام دی۔ حج کے موسم میں آپ حجاج کی قیام گاہوں پر تشریف لے جاتے، نیز عکاظ، مجده اور ذی الحجاز کے موسمی تواروں اور بازاروں میں بھی تشریف لے جاتے اور دعوتِ اسلام دیتے اور اپنے پروردگار کے پیغامات پہنچاتے۔ اور یہ مطالبہ کرتے کہ لوگ آپ کو اپنی حمایت میں لے لیں تاکہ آپ اسلام کا پیغام اچھی طرح لوگوں تک پہنچا سکیں اور اس کے عوض انہیں اللہ تعالیٰ کے یہاں جنت نصیب ہو لیکن آپ کو کوئی مددگار نہ ملتا نہ کوئی آپ کی دعوت قبول کرتا، پھر آپ ایک ایک قبیلہ کی اقامت گاہ پر جاتے اور فرماتے، "اے لوگو لا الہ الا اللہ کو تو کامیاب رہو گے اور عرب قوم کے حاکم بن جاؤ گے۔ اس لئے کے سب عجم کے لوگ تمہارے تابع بن جائیں گے اور مرنے کے بعد جنت میں بادشاہ بن جاؤ گے"۔

ابوالہب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے پیچھے رہتا اور کہتا، خوار اس شخص کی اطاعت نہ کرنا، یہ اپنے مذہب کے باعی اور جھوٹے ہیں۔ چنانچہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا شدت سے انکار کر دیتے اور آپ کو ایذا میں دیتے اور کہتے کہ آپ کا خاندان اور قبیلہ آپ کو زیادہ جانتا ہے۔ اس لئے انہوں نے آپ کی اتباع نہیں کی۔ اور انہیں اللہ کی طرف دعوت دیتے چلے جاتے اور فرماتے "اے اللہ اگر تو چاہتا تو یہ ایسے نہ ہوتے"۔

راوی کہتے ہیں کہ جن قبائل کے پاس نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دعوت و تبلیغ کے لئے تشریف لے

گئے، ان میں سے بعض کے نام یہ ہیں :

بنو عامر بن معصعہ، مخارب ابن خصہ، فزارہ، عسان، مرہ، خفیہ، سلیم، عبس، بنو نفر، بنو الکاء، کنده، کلب، الحارث ابن کعب، عذرہ، الحفارہ۔ لیکن ان میں سے کسی نے دعوت اسلام قبول نہیں کی۔

اہل مدینہ کو دعوت اسلام : اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خاندانی نصرت کے لئے بھی انتظامات کر رکھے تھے۔ اوس و خرزج مدینہ میں دو قبائل تھے جو یہودیوں میں سے اپنے دوستوں کے ذریبہ اکثر سنتے رہتے تھے کہ اس زمانے میں ایک نبی مبعوث ہو گا، ہم اس کی اتباع کریں گے اور عادو ارم کی طرح تمہیں قتل کریں گے۔

دوسرے عرب لوگوں کی طرح انصار مدینہ یہودیوں کے علاوہ کعبہ مشرفہ کا حج کیا کرتے تھے۔ جب انصار مدینہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دعوت دین دیتے دیکھا تو اپنے احوال کا بغور مطالعہ کیا اور بعض انصاری کہنے لگے کہ خدا کی قسم لوگو! جانتے ہو؟ یہی وہ شخص ہیں جن کا نام لے کر مدینہ کے یہودی تمہیں دھکایا کرتے ہیں۔ ایسا نہ ہو کہ وہ تم پر سبقت لے جائیں۔

سوید بن صامت اوس کا ایک آدمی تھا جو مکہ آیا ہوا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے دعوت دی۔ اس نے نہ انکار کیا اور نہ اقرار کیا۔ اس دوران انس بن رافع، ابو الحیس بن عبد الاشعل کے چند نوجوانوں کے ہمراہ کسی معاہدہ کے لئے آیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اسلام کی دعوت دی۔ ایاس بن معاذ نبی ایک نوجوان کہنے لگا، اے قوم اللہ کی قسم، ہم جس کام کے لئے آئے ہیں، اس سے یہ (اسلام) بہت بہتر ہے۔ اس پر اسے انس نبی نوجوان نے ڈالنا اور مارا تو وہ خاموش ہو گیا اور ان کا معاہدہ بھی مکمل نہ ہو سکا اور وہ مدینہ واپس چلے گئے۔

بیعت عقبہ اولی : پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حج کے موقع پر مقام عقبہ پر انصار کے چھ آدمیوں سے ملے جو خرزج کے قبیلہ سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے نام یہ ہیں : اسد بن زرارہ، جابر بن عبد اللہ، عوف بن الحارث، رافع بن مالک، طبتہ بن عامر، عقبہ بن عامر۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سب کو اسلام کی دعوت دی۔ یہ بھی لوگ مشرف باسلام ہو گئے اور مدینہ واپس چلے گئے۔ وہاں انہوں نے لوگوں کو اسلام کی دعوت دینا شروع کر دی اور وہاں اسلام پھیلانا شروع ہو گیا۔ یہاں تک کہ کوئی گھر ایسا نہ رہا جمال اسلام داخل نہ ہوا ہو۔

آنندہ سال بارہ افراد پر مشتمل ایک قائلہ حاضر ہوا۔ جابر بن عبد اللہ کے علاوہ چھ سابقہ تھے۔ نیزان

کے ہمراہ معاذ بن الحارث جو عوف کے بھائی تھے، ذکوان بن عبد قیس بھی حاضر ہوئے اور یہ مکہ ہی میں مقیم ہو گئے۔ بعد میں مدینہ ہجرت کی جس کی وجہ سے انہیں مهاجر انصاری کہا جاتا ہے۔ نیز عبادہ بن الصامت، یزید ابن شعبہ، ابوالایش بن ایتیان، عوییر بن ساعدہ، ان پارہ افراد میں سے تھے۔

ابو زبیر حضرت جابر سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حج کے ایام میں لوگوں کی قیامگاہوں پر تشریف لے جاتے۔ اس طرح مجذہ اور عکاظ کے بازاروں میں بھی تشریف لے جاتے اور فرماتے تھے : ”کون ہے جو مجھ پر ایمان لائے۔ میری حمایت و نصرت کرے یہاں تک کہ میں اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا دوں۔ اس کے عوض اسے جنت ملے گی۔“ لیکن کسی کو بھی حامی و ناصر نہ پاتے اور یہ حال ہو گیا کہ کوئی آدمی مصریا یمن سے اپنے رشتہ داروں سے مٹنے آتا تو آپ کی قوم اس کے پاس آتی اور کہتی دیکھنا پہنچا، قریش کا یہ نوجوان تمہیں فتنہ میں نہ ڈال دے لیکن باس ہمہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان لوگوں میں تشریف لے جاتے اور انہیں دین اسلام کی دعوت دیتے اور قریش آپ کی طرف الگیوں سے اشارہ کر رہے ہوتے تا آنکہ اللہ تعالیٰ نے یہ رب (مدینہ) سے ”انصار“ بھیجا ہم میں سے کچھ لوگ آپ کے پاس آتے، ایمان لانے کے بعد قرآن سیکھ کرو اپس جاتے تو اپنے گھر والوں کو مسلمان بناتے، پھر ہم نے اکٹھا ہو کر سوچا کہ آخر کتب تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ کی پھاڑیوں میں دربد رہیں گے۔ یہ سوچ کر ہم حج کے موقع پر مکہ آئے اور بیعت عقبہ کی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پچھا حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میں یہ رب والوں کو جانتا ہوں لیکن ان لوگوں سے میری واقفیت نہیں کہ کون ہیں۔ پھر ہم میں سے ہر ایک دو آدمی ان کے پاس گئے۔ ہماری شکل دیکھ کر انہوں نے کہا کہ ہم انہیں نہیں پہچانتے ہیں۔ یہ نوجوان لوگ ہیں۔ اس کے بعد ہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ ہم کس چیز پر آپ سے بیعت کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہر حالت میں خواہ ستی ہو یا چستی، تسلی ہو یا فراغی، سمع و طاعت اور اتفاق نی سبیل اللہ کرتے رہو نیز امر بالمعروف اور نهى عن المکر پر ملامت کی پرواہ کئے بغیر حقوق اللہ کی ادائیگی پر، اور اس بات پر کہ جب میں تمہارے پاس آؤں تو میری مدد کرو اور جس طرح تم اپنی جان اور اپنے اہل و عیال کی خلافت و مدافعت کرتے ہو، اسی طرح میری مدافعت کرو اور اس کے بدلے میں تمہیں جنت ملے گی۔ جب ہم بیعت کے لئے کھڑے ہوئے تو اسعد بن زرارہ نے جوان میں سب سے چھوٹی عمر کے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہاتھ پکڑ کر کہا کہ اہل یہ رب نہ ہو، ہم آپ کے پاس اونٹوں پر سوار ہو کر یہ جانے کے بعد آئے ہیں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں اور آج آپ کو نکالنے کا معنی

پورے عرب کی جداگانی اور تکواروں کو دعوت دیتا ہے۔ اس لئے اگر تم اس پر صبر کر سکتے ہو تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو لے چلو۔ اللہ تمہیں اجر دے گا اور اگر تمہیں اپنی جان کا خوف ہو تو پھر آپ کو چھوڑ دو۔ آپ اللہ کے ہاں تمہیں معدنوں سمجھیں گے۔ یہ سن کر لوگوں نے کہا کہ ہاتھ انھاؤ ہم اس بیعت کو چھوڑ نہیں سکتے نہ ہی اس سے چھٹکارہ ڈھونڈنے کی سوچ سکتے ہیں۔ اس کے بعد ہم میں سے ایک ایک آدمی نے کھڑے ہو کر بیعت کی اور آپ نے ہر ایک کو جنت کی بشارت دی، پھر یہ لوگ مدینہ والیں آگئے۔ میں کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ساتھ اب ام کلثوم اور مصعب بن عمر کو بھیجا، جو لوگوں کو قرآن سکھاتے تھے اور اسلام کی دعوت کو پھیلاتے تھے۔ یہ دونوں اسد بن زرارہ کے مہمان تھے۔ حضرت مصعب بن انس کے امام تھے۔

جب مسلمانوں کی تعداد چالیس ہو گئی تو انہیں حضرت مصعب بن عمر نے جمع بھی پڑھانا شروع کیا۔ ان دونوں اصحاب کے ہاتھ پر بست سے لوگ مسلمان ہوئے، انہی میں اسد بن حفیر اور سعد بن معاذ ہیں۔ ان کے مسلمان ہونے کے بعد بنو عبد اللہ شمل کے تمام لوگ مسلمان ہو گئے صرف امیر باقی رہ گئے تھے۔ جنہوں نے احد کے دن اسلام قبول کیا اور جہاد میں حصہ لے کر شہادت سے مشرف ہوئے۔ انہیں ایک وقت کی بھی نماز ادا کرنے کا موقع نہ مل سکا۔ انہی کے متعلق نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: "تحوڑا عمل اور زیادہ اجر" اور اسلام تیزی سے مدینہ میں پہنچنے لگا اور غالب ہونے لگا۔ اس کے بعد مصعب کہہ دیں آگئے۔ اس سال حج کے موقع پر انصار مدینہ کی بڑی تعداد، خواہ وہ مسلمان ہوں یا مشرک کہ آئے اور ان کے سردار براء ابن معروف بھی شریک ہوئے۔ وہ عقبہ کی آخری شب میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ کے ہاتھ پر بیعت کی۔ یہ ان کا ایک کارنامہ تھا کہ اس میں سبقت لے گئے اور عزم و استقلال کا مظاہرہ کیا۔ اس شب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان میں سے بارہ اشخاص کو بطور نائب منتخب کیا۔ جب بیعت مکمل ہو گئی تو لوگوں نے عقبہ میں آباد مشرکین پر حملہ کی اجازت مانگی۔ لیکن آپ نے اجازت نہیں دی۔ اس موقع پر شیطان نے جیخ کر کہا کہ اے اہل جبار جب کیا تمہیں معلوم ہے کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اور ان کے بے دین ساتھی تم سے جنگ کے لئے اکٹھے ہو گئے ہیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "یہ عقبہ کا شیطان ہے، اے دشمن خدا میں تیرے لئے فارغ ہوں گا"۔ پھر آپ نے لوگوں سے اپنے خیموں میں جانے کے لئے کہا۔ صحیح کو اشراف قریش آئے اور انصار سے کہا کہ ہمیں یہ معلوم ہوا کہ تم لوگوں نے رات محمد (صلی اللہ علیہ

وسلم) سے مل کر ہمارے خلاف جنگ کا معابدہ کیا ہے۔ بخدا عرب کے تمام قبائل کے مقابلہ میں تمہارے ساتھ جنگ کو ہم زیادہ ناپسند کرتے ہیں۔ یہ سن کر مشرکین فرم کھا کر کئے گئے کہ ایسا نہیں ہوا ہے۔ ابن الی نے کہا کہ یہ غلط ہے۔ میری قوم میرے ساتھ ایسی زیادتی نہیں کر سکتی۔ اگر میں یہ رہ میں ہوتا تو مجھ سے مشورے کے بغیر میری قوم ایسا نہ کرتی۔ یہ سن کر قریش کے لوگ لوٹ گئے۔

حضرت براء اپنے مسلمان ساتھیوں کے ساتھ بطن یافج کی طرف چلے گئے۔ قریش کے لوگ ان کی تلاش میں نکلے اور سعد بن عبادہ کو پکڑ لیا اور مارتے ہوئے مکے لے آئے۔ پھر مطعم بن عدی اور حارث بن حرب بن امیرے نے آکر انہیں چھڑایا۔

انصار نے ان کی گشتوں کے بعد مشورہ کیا کہ واپس لوٹیں۔ اس دوران وہ نظر آئے، پھر ان کے ساتھ سب لوگ مدینہ کی طرف روانہ ہو گئے۔

اب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو ہجرت کی اجازت دی اور لوگ تیزی سے ہجرت کرنے لگے۔ سب سے پہلے وہاں کے لئے ابو سلمہ اور ان کی بیوی روانہ ہوئے لیکن ان کی بیوی ام سلمہ کو روک دیا گیا اور ایک سال تک قید میں رکھا گیا۔ نیز ان کا پچھہ بھی ان سے الگ کر دیا گیا۔ ایک سال کے بعد یہ اپنے پچھے کے ہمراہ مدینہ کی طرف ہجرت کر گئیں اور عثمان بن الی علوان کے مرافق تھے۔

اس کے بعد لوگ کفرت سے یکے بعد دیگرے مدینہ جانے لگے۔ آخر مکہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، ابو بکر اور علی رضی اللہ عنہم کے سوا کوئی مسلمان نہ رہا۔ جو آپ کے حکم کی بنا پر وہاں ٹھہرے ہوئے تھے یا وہی لوگ رہ گئے تھے جن کو مشرکین نے قید کر رکھا تھا، نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر پوری ہجرت کی تیاری کر کے اللہ تعالیٰ کی طرف سے حکم کا انتظار کر رہے تھے۔

جب مشرکین نے دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام مدینہ ہجرت کر چکے ہیں اور اپنے اہل و عیال اور مال و دولت لے کر مدینہ منورہ جا چکے ہیں، انہیں یقین ہو گیا کہ مدینہ ان کے لئے دارالامان بن چکا ہے جس کے باشندے طاقت و قوت رکھتے ہیں تو انہیں اندریشہ ہوا کہ کہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہیں تشریف نہ لے جائیں۔ اگر ایسا ہوا تو یہ عالمہ تکمیل صورت اختیار کر لے گا، چنانچہ وہ دارالنحوہ میں (بغرض مشورہ) جمع ہوئے۔ اس موقع پر الیہیں بحدی بوڑھے کی شکل و صورت میں کبل اوڑھے شریک ہوا۔ ان سب نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق تبادلہ خیال کیا۔ ہر آدمی اپنی رائے پیش کرتا لیکن یہ بوڑھا (الیہیں) اسے رد کر دیتا اور اس پر رضامندی ظاہر نہ کرتا۔ آخر ابو

جمل کرنے لگا میرے ذہن میں ایک ایسی ترکیب آئی ہے جس تک ابھی تمہارا ذہن نہیں پہنچ سکا۔ سب کہنے لگے، وہ کیا ہے؟ اس نے جواب دیا، میرا خیال ہے کہ ہم قریش کے ہر قبیلہ کا ایک مضبوط اور نوجوان آدمی لیں پھر انہیں تیز تکواریں دیں اور وہ یکبارگی ایک آدمی کی طرح محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ٹوٹ پڑیں۔ اس طرح ان کا خون قبائل میں منقسم ہو جائے گا۔ اس کے بعد نبی عبد مناف کی کچھ سمجھ میں نہ آئے گا کہ اب کیا کیا جائے۔ کس سے انتقام لیں۔ کیونکہ تمام قبائل سے دشمنی مول لینا ان کے لئے محال ہو گا۔ آخر ہم سب مل کر ان کی دہت ادا کر دیں گے۔ بوڑھا (ابليس) کہنے لگا اس نوجوان نے کیا خوب کہا۔ خدا کی قسم رائے ہے تو یہ ہے۔ کہتے ہیں کہ اس عمد کے بعد یہ لوگ منتشر ہو گئے۔ اس وقت

جبریل علیہ السلام نے آگر آپ کو اس کی اطلاع دی اور ہدایت کی اس شب اپنے بستر پر نہ لیشیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم و پیر کے وقت چڑھا کے ہوئے حضرت ابو بکر کے یہاں تشریف لائے، یہ تشریف اوری بالکل غلاف معمول تھی۔ آتے ہی آپ نے فرمایا، جو تمہارے بھی آدمی ہوں انہیں باہر نکالو۔ انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! یہ آپ ہی کے گھر کے لوگ ہیں تو آپ نے فرمایا، اللہ تعالیٰ نے مجھے یہاں سے بھرت کا حکم فرمایا ہے۔ حضرت ابو بکر نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! مجھے شرف رفاقت حاصل ہو گا۔ آپ نے فرمایا، ہاں۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا، میرے ماں باپ آپ پر قربان، میرے پاس دوسواریاں ہیں۔ ایک قبول فرمائیے۔ آپ نے فرمایا قیمت دے کر لوں گا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو فرمایا آج کی رات میرے بستر پر سو جائیں۔ یہ اور ہر قریش کے منتخب لوگ جمع ہو کر دروازے کی گمراہی کرنے لگے کہ موقع پاتے ہی ٹوٹ پڑیں۔ یہ باہم مشورہ کرنے لگے کہ کون سب سے بڑا بد بخت اور شقی ہو گا جو یہ کام انجام دے گا۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم باہر تشریف لائے اور ایک مٹھی کنکری لے کے ان کے سروں پر پھینک دی۔ کیفیت یہ تھی کہ وہ آپ کو دیکھ نہیں رہے تھے اور آپ یہ آیت تلاوت فرماتے ہوئے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے گھر تشریف لے گئے :

﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَنِي آيُّوذِرِيمْ سَكَدًا وَمِنْ حَلَفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبَصِّرُونَ﴾ [یس : ۹]

اور ہم نے ان کے سامنے اور پیچھے آڑ کر دی اور ان پر غشی طاری کر دی جس سے وہ دیکھ نہ سکے۔

پھر دونوں حضرات شب عی میں کمر سے باہر نکلے، اس کے بعد ایک شخص نے لوگوں کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازے پر کھڑے دیکھ کر پوچھا، کس کا انتظار کر رہے ہو۔ انہوں نے جواب دیا کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کا، وہ کہنے لگا، تم ناکام و نامراد رہے، اللہ کی قسم وہ تمہارے قریب سے گذر کر جا چکے ہیں اور تمہارے سر پر مٹی ڈال کر گئے ہیں۔ وہ کہنے لگے، اللہ کی قسم، ہم نے انہیں نہیں دیکھا اور اپنے سروں سے مٹی جھاڑتے ہوئے اٹھے۔

جب صحیح ہوئی تو حضرت علی رضی اللہ عنہ بستر سے اٹھے، کفار نے حضرت علی سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق پوچھا تو انہوں نے جواب دیا، میں کیا جانوں۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر غار ثور کی طرف تشریف لے گئے اور اس میں داخل ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے مکڑی کو بھیجا، اس نے غار پر جلالا بن دیا۔

عبداللہ بن ار سقط یشی کو جو ایک ماہر راہ نما شرک تھا، اجرت پر لے لیا اور اس کو امین سمجھ کر آپ نے دونوں سواریاں اس کے حوالے کیں اور تین دن کے بعد غار ثور پر ملنے کا وعدہ فرمایا۔ ادھر قریش نے آپ لوگوں کی ججوئیں کوئی کرا رکھا نہ رکھی اور نشان قدم کے ماہرین کی مدد سے غار تک پہنچنے میں کامیاب ہو گئے اور وہاں غھر کر اسے دیکھنے لگے۔

عامر بن فمیرہ بکریاں چرانے کے بھانے آپ کے پاس آیا کرتے اور دودھ اور مکہ کی خبریں پہنچا دیا کرتے تھے۔ اس طرح تین دن غار میں مقیم رہے یہاں تک کہ تلاش اور ججوئی میں سردوپر گئی۔ اس کے بعد عبد اللہ بن ار سقط دونوں سواریاں لے کر حاضر ہو گیا اور سفر شروع ہو گیا۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عامر بن فمیرہ کو اپنے پیچھے بٹھایا اور رہنماءں کے سامنے چلانے لگا اور اس طرح اللہ تعالیٰ کی حفاظت اور نصرت کے سامنے میں یہ قافلہ جبوی روای دوال ہو گیا۔

جب کفار آپ کی گرفتاری سے مالیوس ہو گئے تو انہوں نے آپ کی اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو گرفتار کرنے والوں کے لئے انعام کا اعلان کر دیا، چنانچہ لوگوں نے اس کے بعد غیر معمولی سرگردی سے تلاش شروع کر دی لیکن اللہ تعالیٰ کی تداہیر بالا و برتر تھیں۔ جب آپ لوگ میں ملنے کے ایک محلے کے پاس سے گذرے تو محلے کے ایک آدمی نے انہیں دیکھ لیا اور لوگوں سے کہا کہ میں نے ساحل پر ایک سایہ دیکھا ہے۔ میرا خیال ہے کہ وہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اور ان کے ساتھی کے سوا کوئی اور نہیں تھا۔

سراقہ یہ سن کرتا رہ گیا اور سوچا کہ کامیابی کا سرا اسی کے سر رہے، کہنے کماکہ نہیں، وہ فلاں فلاں لوگ اپنی کسی ضرورت سے گئے تھے، تھوڑی دیر تھر کروہ اپنے خیمہ میں داخل ہوا اور خادم سے کہا کہ خیمہ کے پیچے سے گھوڑا نکالو۔ میں تمہیں ٹیلے کے پیچھے ملوں گا۔ پھر اپنا نیزہ اٹھایا اور بالائی حصہ نیچے کر کے زمین پر لکھ رہتا ہوا گھوڑے تک پہنچا اور سوار ہو کر جل پڑا۔ جب آپ لوگوں سے قریب ہو گیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تلاوت کی آواز سننے لگا اور آپ یکسو ہو کر قراءت میں مشغول تھے اور حضرت ابو بکر بار بار مژ مژ کر دیکھ رہے تھے۔ انہوں نے کہا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! سراقہ ہمارے پاس آپ پہنچا ہے۔ یہ سن کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بد دعا کی اور اس کا گھوڑا زمین میں دھنس گیا۔ وہ یہ ماجرا دیکھ کر کہنے لگا، مجھے معلوم ہے، جس جرم کی مجھے یہ سزا ملی ہے۔ یہ آپ کی بد دعا کا نتیجہ ہے۔ میرے لئے اللہ تعالیٰ سے دعائے خیر کیجئے، میں عمد کرتا ہوں کہ لوگوں کو آپ کی تلاش سے واپس کر دوں گا۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی اور وہ آزاد ہو گیا۔ اس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ مجھے ایک تحریر مرحمت فرمادیجئے۔ آپ کے حکم سے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے چڑی پر ایک تحریر لکھ دی۔ یہ تحریر فتح مکہ تک سراقہ کے پاس موجود تھی۔ اسے لے کر جب وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے تو آپ نے اپنا وعدہ پورا کیا اور فرمایا کہ آج وفاداری اور بھلائی کا دن ہے۔ سراقہ نے تحریر حاصل کرنے کے بعد ان لوگوں کے سامنے تو شہ اور سواری پیش کی لیکن انہوں نے لینے سے انکار کر دیا اور کہا کہ اس کی ہمیں ضرورت نہیں، البتہ تعاقب کرنے والوں کو تاریکی میں رکھو۔ سراقہ نے کہا کہ میں ضرور ایسا کروں گا۔ آپ لوگ مطمئن رہیں۔

وہ واپس لوٹا تو دیکھا کہ بہت سے لوگ جستجو میں لگے ہیں۔ سراقہ نے ان سے کہا کہ میں تمارے لئے واضح خبر لا تا ہوں۔ وہ لوگ ادھر نہیں ہیں، دیکھیں یہ شخص دن کی ابتداء میں آپ کا دشمن تھا اور دن کے آخر میں آپ کا جاں شارب چکا تھا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم چلتے رہے یہاں تک کہ ام معبد خزانیہ کے خیموں کے پاس سے گذرے اور ان سے کھانا طلب کیا۔ اس نے عرض کیا اگر ہمارے پاس کچھ ہوتا تو ہم آپ کی مہمان نوازی سے محروم نہ رہتے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیمے کے ایک طرف بکری دیکھی۔ آپ نے فرمایا کیا یہ دودھ دیتی ہے۔ ام معبد نے کہا کہ یہ بے حد کمزور اور لا غربکری ہے۔ اس کی وجہ سے چرنے نہیں جا سکی۔ بھلا یہ دودھ کیسے دے گی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی اور اس کے تھن پر ہاتھ لگایا اور بسم اللہ

پڑھ کر دوہنا شروع کیا۔ برتن جھاگ سے بھر گیا تو آپ نے ام معبد اور اپنے اصحاب کو پلایا پھر خود نوش فرمایا۔ اس کے بعد دوبارہ دوہ کرو ہیں چھوڑ دیا اور روانہ ہو گئے۔

ادھر مکہ میں ایک آواز سنائی دیتی تھی، کوئی بلند آواز سے چند اشعار پڑھتا تھا مگر نظر نہ آتا تھا:

جزَى اللَّهُ رَبُّ النَّاسِ خَيْرٌ جَزَائِهِ رَفِيقَيْنِ حَلَّا خَيْمَتَيِ أُمٌّ مَعْبُدٍ  
اللَّهُ لَوْكُونَ كَامِلُكَ انَّ دُونَوْنَ سَاتِحِيُونَ كَوْبَتِرِينَ جَزَاءُ دَعَوْنَ جَوَامِعَ مَعْبدَ كَخَيمَهِ مَيْنَ اَتْرَى۔

حضرت اسماء کا بیان ہے کہ ہمیں معلوم نہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کس طرف گئے ہیں لیکن مکہ کے نیشی حصہ میں سے کسی جن نے آکر ان اشعار کو سنایا۔ لوگ اس کے پیچھے آواز سن کر پڑھ تھے لیکن کسی کو دیکھ نہیں پاتے تھے۔ پھر وہ بالائی حصہ سے نکل گیا۔

حضرت اسماء کہتی ہیں کہ ان اشعار کو سن کر ہم نے سمجھ لیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لے گئے ہیں۔

## فصل (۵۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مدینہ تشریف آوری

انصار کو معلوم ہو چکا تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ سے مدینہ کی طرف روانہ ہو چکے ہیں۔ وہ ہر روز مدینہ سے نکل کر دوپہر تک آپ کا انتظار کرتے۔ جب دھوپ تیز ہو جاتی تو انی عادت کے مطابق گھروں کو والپس آ جاتے۔

بعثت کے تیرھویں سال ۲۳ ربیع الاول کو وہ لوگ حسب عادت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے انتفار میں نکلے تھے۔ جب دھوپ تیز ہو گئی تو وہ لوٹ آئے۔ اتفاق سے اس وقت ایک یہودی کسی ضرورت سے کسی نیلی پر چڑھا تو اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے رفقاء کو چکتے ہوئے دیکھا، جن کے آگے بڑھنے سے سراب زائل ہو رہا تھا۔ وہ زور سے چینا، اے بنی قید! یہ ہیں تمہارے سردار اور بزرگ جن کا تم انتظار کر رہے تھے۔

انصار نے جلدی سے ہتھیار سنبحاں لئے تاکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا شیان شان استقبال کریں اور مرحبا الہا و سلاکی آوازیں بنی عمرو بن عوف کے محلے سے گونجنے لگیں اور مسلمانوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کی خوشی میں نعروہاۓ تجھیر بلند کئے اور شان بوت کے مطابق خوش آمدید کہا۔ انہوں نے پروانوں کی طرح آپ کو گھیر لیا۔ اسی موقع پر آپ مکمل سکون و طمانتی سے تھے اور اس آیت کریمہ کا نزول ہو رہا تھا :

﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلَنَا وَجَبَرِيلُ وَصَلَحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَاهِرٌ﴾

[التحریم : ۴]

بے شک اللہ ہی اس کا رفتق ہے اور جبریل اور نیک مسلمان اور اس کے بعد فرشتے مددگار ہیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم روانہ ہو کر بنی عمرو بن عوف کے علاقے قباء میں کثوم بن حدم یا سعد بن خشمہ کے یہاں اترے۔ پلا قول زیادہ راجح ہے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہاں چودہ راتیں قیام پذیر رہے اور اسی اثناء مسجد قباء کی تعمیر فرمائی اور بوت کے بعد یہ سب سے پہلی مسجد تھی جس کا سنگ بنیاد

رکھا گیا۔

جب جمعہ کا دن آیا تو آپ اللہ کے حکم کے مطابق سوار ہوئے اور محلہ بنی سالم بن عوف میں پہنچے تو جمعہ کی نماز کا وقت ہو گیا۔ بطن وادی کی مسجد میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جمعہ کی نماز پڑھائی، پھر سوار ہو کر روانہ ہوئے۔ جاں ثاروں نے اوٹھنی کی مہار پکڑ لی اور کہنے لگے کہ آپ ایسی جگہ اتریں جہاں سازد سامان اور طاقت و قوت کی فراوانی ہو۔ آپ نے فرمایا کہ اس کا راستہ چھوڑ دو کہ اللہ کی طرف سے مامور ہے۔ جس جگہ مشیت ہوگی، وہیں بیٹھ جائے گی۔ اوٹھنی چلتی رہی۔ ہر انصاری سر پا تمنا تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے غیر بخانہ پر قیام فرمائیں۔ جب لوگ اپنی خواہش کا اظہار کرتے تو آپ فرماتے کہ چھوڑ دو یہ اللہ کی جانب سے مامور ہے۔

اوٹھنی چلتے چلتے مسجد نبوی کی جگہ بیٹھ گئی لیکن آپ اترے نہیں۔ اوٹھنی کھڑی ہوئی اور تھوڑی دور چل کر واپس ہوئی اور پہلی جگہ پر پھر بیٹھ گئی۔ اب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نیچے اترے۔ یہ جگہ بونوچار میں آپ کے نھیاںی رشتہ داروں کی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں یہ توفیق دی اور یہ اعزاز بخشنا۔ اس کی مشیت یہ تھی کہ آپ کی میزبانی کا شرف انہی کو ملے۔ یہ لوگ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) سے اپنے یہاں اترنے کی درخواست کرنے لگے۔ حضرت ابوالیوب آگے بڑھے اور سواری کا کجاؤہ اپنے گھر میں داخل کر لیا۔ آپ نے فرمایا کہ آدمی اپنی سواری کے کجاوے ہی کے ساتھ رہتا ہے۔  
اسعد بن زرارہ آئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اوٹھنی کو لے گئے جو انہی کے پاس رہی۔ آپ کے مدینہ میں قیام کا قیس بن حرمه انصاری کے اشعار میں یوں ذکر ہے :

حضرت ابن عباس نے ان کے پاس جا کر ان اشعار کو حفظ کیا تھا۔

ثَوَىٰ فِي قُرْيَشٍ بِضُعَّعِ عَشَرَةَ حَجَّةَ يُذَكَّرُ لَوْ يَلْقَى حَيْثِيَا مَوَاتِيَا  
قریش میں آپ نے دس سال سے زائد قیام فرمایا اور چاہا کہ کوئی دوست اور حامی مل جائے۔  
وَيَغْرِضُ فِي أَهْلِ الْمَوَاسِيمِ نَفْسَهُ فَلَمْ يَرَ مَنْ يُؤْوِي وَلَمْ يَرَ دَاعِيَا  
حج وغیرہ کے اجتماعات میں آپ خود کو لوگوں کے سامنے پیش کرتے تھے لیکن کوئی ٹھکانہ یا دعوت دینے والا نہ ملا۔

فَلَمَّا آتَانَا وَاسْتَقَرْتُ بِهِ التَّوَىٰ وَأَصْبَحَ مَشْرُوفًا بِطَيْبَةَ رَاضِيَا  
جب آپ ہمارے یہاں مقیم ہو گئے تو مدینہ میں راضی خوشی رہنے لگے۔

وَأَصْبَحَ لَا يَخْشَى ظُلَامَةً ظَالِمٍ بَعْيَدٌ وَلَا يَخْشَى مِنَ النَّاسِ بَاغِيَا  
 اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کسی کے ظلم اور نیادوتی کا اندیشه باقی نہ رہا۔  
 بَذَلْنَا لَهُ الْأَمْوَالَ مِنْ حِلٍ مَالِنَا وَأَنْفَسَنَا عِنْدَ الْوَغْرَى وَالثَّاسِيَا  
 تو ہم نے لڑائی وغیرہ کے موقع پر آپ کے لئے جان و مال کی قربانی پیش کی۔  
 نُعَادِي الَّذِي عَادَى مِنَ النَّاسِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا وَإِنْ كَانَ الْحَيْنَبُ الْمُصَافِيَا  
 ہمارا دوست بھی اگر آپ سے دشمنی رکھے تو ہم اس کے دشمن ہیں۔  
 وَنَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ لِرَبِّ غَيْرِهِ وَإِنَّ كَتَابَ اللَّهِ اصْبَحَ حَادِيَا  
 ہمارا تین ہے کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبد شہیں اور اس کی کتاب ہماری رہنمائی ہے۔

حضرت ابن عباس کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کہ میں تھے تو آپ کو بھرت کا حکم دیا گیا  
 اور یہ آیت نازل ہوئی :

﴿وَقُلْ رَبِّي أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَآخِرِ حَيَّنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَاجْعَلْ لِي مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَنَتَنَا نَصِيرًا﴾ [الإسراء: ٨٠]  
 کہ دیجھ کہ اے میرے رب مجھے اچھی جگہ پہنچا دے اور حفاظت کے ساتھ نکال اور مجھے فتح  
 یا بی کاغذ بے دے۔

حضرت قade فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو کہ سے مدینہ کی طرف اچھی جگہ نکال دیا اور نبی  
 کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کا علم تھا کہ یہ کام بغیر اللہ تعالیٰ کی نصرت و قوت کے نہیں ہو سکتا تھا۔ اسی  
 لئے آپ نے سلطان نصیر کے لئے دعا مانگی۔

اللہ تعالیٰ نے آپ کو کہہ ہی میں دارالبرہت کا مشاہدہ کرا دیا تھا۔ آپ نے ارشاد فرمایا، مجھے تمہاری  
 بھرت کا مقام دکھایا گیا۔ جو کھجور کے درختوں والی سور زمین میں سیاہ کنکریوں والے دو حصوں کے مابین  
 داقع ہے۔

حضرت براء فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام میں سے ہمارے پاس سب سے پہلے سعہب بن عمر اور ابن  
 ام مکتوم تشریف لائے۔ یہ دونوں بزرگ لوگوں کو قرآن کی تعلیم دینے لگے پھر حضرت عمار بن یاسر، بالا و  
 اسد (رضی اللہ عنہم) تشریف لائے۔ ان کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ میں سواروں کے ساتھ

تشریف لائے۔ ان کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری ہوئی۔ میں نے دیکھا کہ لوگوں کو اس قدر کبھی بھی فرحت و خوشی نہ ہوئی، جس قدر آپ کی تشریف آوری کے باعث ہوئی، میں تک کہ میں عورتوں، بچوں اور لوگزوں کو کہتے دیکھا، یہ اللہ کے رسول کے تشریف لانے کا اعلان کر رہے تھے۔ بہر حال آپ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابوالیوب کے گھر میں قیام پذیر تھے تما آنکہ مجرے اور مسجد کی تعمیر ہو گئی۔ زید بن حارثہ اور ابو رافع کو دو اونٹ اور پانچ سو درہم دے کر مکہ بھیجا، چنانچہ یہ دونوں آپ کی دونوں صاحبوں ایزوں حضرت قاطمہ اور حضرت ام کلثوم نیز حضرت سودہ بنت زہرا اور اسامہ ابن زید، ان کی والدہ ام ایمن کو لے کر واپس آگئے۔

ابتدئے حضرت زینب کو ان کے خادم ابوالعااص بن ریبع نے نہ آنے دیا۔ عبد اللہ بن ابی بکر حضرت ابو بکر کے اہل و عیال کو لے کر چلے آئے۔ جن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بھی تھیں۔ یہ سب لوگ حارثہ بن نعمان کے گھر میں اترے۔

## فصل (۵۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مسجد نبوی کی تعمیر کا طریقہ

امام زہری فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اوپنی مسجد والی جگہ پر بیٹھ گئی۔ اس وقت مسلمان یہاں نماز ادا کیا کرتے تھے لیکن یہ جگہ دو یتیم انصاری لڑکوں، سمل اور سیمیل کی ملکیت میں تھی۔ جن کی پرورش حضرت اسد بن زرارہ کے ذمہ تھی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لڑکوں سے زینت کی فروخت اور پھر تعمیر مسجد کے متعلق منظکوں کی۔ وہ دونوں کئے لگئے، نہیں بلکہ یا رسول اللہ! ہم آپ کی خدمت میں اسے مسجد کے لئے ہبہ کرتے ہیں۔ آپ نے اسے منظور نہ فرمایا بلکہ وہ دینار ادا کر کے زینت خرید لی۔ اس میں اس وقت صرف چار دیواریں تھیں، چھست نہ تھی اور اس کا قبلہ رخ بیت المقدس کی جانب تھا اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری سے قبل اسد بن زرارہ یہیں مسلمانوں کو نماز اور جمعہ پڑھایا کرتے تھے اور اس میں غرقد اور سمجھور کے درخت تھے اور مشرکین کی قبریں تھیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کے مطابق مشرکین کی قبریں الہماڑوی تھیں۔ سمجھور اور دوسرے درخت کاٹ دیئے گئے اور قبلہ کی طرف سے مسجد ہماری کی گئی۔ مسجد کے قبلہ سے پیچے تک اس کا طول سو گز اور باقی دونوں جانب بھی اس قدر یا اس سے کچھ کم تھا۔ بنیادیں تقریباً تین گز تھیں۔ اس کے بعد کبھی اینٹوں سے مسجد کی تعمیر شروع ہوئی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی تعمیر میں حصہ لیتے اور اینٹیں اور پھر اٹھا کر لاتے اور لے جاتے ہوئے آپ کی زبان پر یہ الفاظ جاری تھے :

اللهم لا عيش الا عيش الآخرة فاغفر للأنصار و المهاجرة

اے اللہ زندگی صرف آخرت کی زندگی ہے۔ پس انصار اور مهاجرین کو بخشن دے۔

آپ یہ بھی پڑھتے تھے :

هذا أبْرَرْ بِنَا وَ أَطْهَرْ هَذَا الْحَمَالَ لِأَحْمَالِ خَيْرِ

یہ خیر سے آنے والی سمجھور اور غله وغیرہ کا بوجہ نہیں بلکہ اینٹوں کا بوجہ ہے اور یہی خیر اور پاکیزگی

کا باعث ہے۔

صحابہ کرام بھی ایشیں ڈھونتے ہوئے رجز پڑھتے تھے۔ بعض لوگ یہ رجز پڑھ رہے تھے :  
لئن قعدنا و الرسول یعمل لذاک منا العمل المضل  
اگر ہم بیٹھے رہیں اور رسول کام کریں تو یہ ہماری غلطی ہوگی۔

اس مسجد کا قبلہ بیت المقدس کی طرف کیا گیا اور تن دروازے بنائے گئے۔ ایک دروازہ چیچے، دوسرا جسے باب الرحمن کہتے ہیں اور تیسرا وہ جس سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لاتے تھے۔ ستون کھجور کے تنے سے بنائے گئے اور چھت کھجور کے پتوں سے بنائی گئی۔ عرض کیا گیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کی چھت نہ ڈالیں گے۔ آپ نے فرمایا کہ نہیں، موسیٰ علیہ السلام کے چھپر کی طرح رہے گی۔ آپ نے مسجد سے متصل کچی ایشوں سے ازواج مطہرات کے لئے مجرے تعمیر کروائے اور ان پر کھجور کے پتوں اور شاخوں کی چھت ڈالوائی۔ جب اس کام سے فارغ ہو گئے تو مسجد کے مشقی حصہ سے متصل حضرت عائشہ (رضی اللہ عنہا) کے لئے ایک جگہ اور حضرت سودہ (رضی اللہ عنہا) کے لئے دوسرا مجرے تعمیر کروایا گیا۔

پھر آپ نے مهاجرین و انصار کے مابین اخوت کا رشتہ قائم کر دیا۔ یہ کل نوے آدمی تھے۔ نصف مهاجرین میں سے اور نصف انصار سے۔ غزوہ بدرنک یہ آپس میں ایک دوسرے کے وارث ہوتے تھے۔ پھر جب یہ آیت نازل ہوئی :

﴿وَأُولُو الْأَرْضَمَ بَعْضُهُمْ أَوْتَيْ بِعَصْبِنَ﴾ [الأنفال: ٧٥]

رشد داروں میں بعض بعض کے زیادہ مستحق ہیں۔

تو مرلنے کے بعد توارث کا معاملہ صرف اقارب تک محدود ہو گیا۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دوسری مرتبہ مهاجرین اور انصار کے درمیان موآخات قائم کی اور اس دوسری مرتبہ حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کو اپنا بھائی بنایا۔ لیکن پہلا قول زیادہ درست ہے۔ کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو آپ کی اخوت کے زیادہ مستحق حضرت ابو بکر صدیق تھے جن کے بارے میں آپ نے فرمایا تھا کہ ”اگر زمین والوں میں سے کسی کو میں دوست بناتا تو حضرت ابو بکر کو بناتا لیکن وہ میرے بھائی اور ساختی ہیں۔“

یہ اخوت اگرچہ عام تھی جیسا کہ ایک حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”میں اپنے بھائیوں کو دیکھنے کا خواہ مند ہوں۔“ - صحابہ نے پوچھا کہ کیا ہم آپ کے بھائی نہیں۔ آپ نے فرمایا ”تم

میرے ساتھی ہو۔ میرے بھائی وہ ہیں جو میرے بعد آئیں گے اور مجھ پر بغیر دیکھے ایمان رکھیں گے۔“  
لیکن اس عمومیت کے باوجود حضرت ابو بکر صدیق اس اعلیٰ مقام پر فائز تھے۔ اس طرح مصاہب کا  
بھی اعلیٰ مرتبہ آپ کو حاصل تھا۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کے یہود سے معاہدہ صلح کیا اور ایک عمد نامہ لکھ لیا گیا اور  
یہودیوں کے ایک بڑے عالم عبد اللہ بن سلام نے اسلام قبول کر لیا تھا لیکن عام یہودی کفر پر قائم تھے۔  
قوم یہود کے تین قبیلے تھے۔ بنو تینقاع، بنو نضیر اور بنو قریظہ۔ انہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے  
جنگ کی۔ آپ نے بنو تینقاع پر احسان فرمایا، بنو نضیر کو جلاوطن کرو دیا اور بنو قریظہ قتل کیے گئے اور ان کی  
ولاد کو غلام بنالیا گیا۔ بنو نضیر کے متعلق سورہ حشر اور بنو قریظہ کے متعلق سورہ احزاب نازل ہوئی۔

مدینہ میں آپ بیت المقدس کی طرف رخ کر کے نماز پڑھتے تھے اور حضرت جبریل سے یہ فرمایا تھا کہ  
میری تمنا ہے کہ اللہ تعالیٰ میرے رخ کو یہود کے قبلہ سے پھیر دے۔ انہوں نے کہا کہ میں تو بندہ ہوں۔  
آپ اپنے رب سے دعا کیجئے اور اس کا سوال کیجئے۔ یہ سن کر آپ امید باندھے آسمان کی طرف دیکھتے  
رہتے۔ پھر یہ آیت نازل ہوئی :

﴿ قَدْرَى تَقْلِبُ وَجْهَكَ فِي السَّمَاءِ ﴾ [البقرة: ۱۴۴]

ہم آپ کے آسمان کی طرف رخ کرنے کو دیکھ رہے ہیں۔

یہ واقعہ مدینہ تشریف آوری کے سولہ ماہ بعد غزوہ بدرا سے دو ماہ قبل پیش آیا۔ اس میں بڑی مکملیتیں  
تحیں اور اصل میں یہ مسلمانوں، مشرکوں، یہودیوں اور منافقوں کا ایک امتحان تھا، مسلمانوں کے لئے تو یہ  
چیز مشکل نہ تھی۔ خدا کی ہدایت کی وجہ سے انہوں نے یہ کہا کہ ہم ایمان لے آئے، سب کچھ ہمارے رب  
ہی کی طرف سے ہے۔ مشرکین یہ کہنے لگے کہ جس طرح ہمارے قبلہ کی طرف لوٹے ہیں، اسی طرح جلد  
ہی ہمارے مذہب کو بھی اختیار کر لیں گے اور ہمارے قبلہ کی طرف واپس اس کے برحق ہونے کی دلیل  
ہے۔

یہودیوں نے یہ کہنا شروع کیا کہ انہوں نے سابقہ انبیاء کے قبلہ کی مخالفت کی۔ منافقین کا یہ کہنا تھا کہ  
ہم نہیں جانتے کہ کہہ رخ کرتے ہیں۔ اگر پلا حق تھا تو انہوں نے چھوڑ دیا اور اگر دوسری حق ہے  
تو اب تک یہ باطل پر تھے۔ اس طرح ان نادانوں کی طرف سے باتمی بنا کی گئیں، اللہ تعالیٰ نے خود فرمادیا تھا  
کہ :

﴿ وَإِنْ كَانَتْ لَكِيدَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ [البقرة: ۱۴۳]

بیشک یہ تبدیلی ہدایت یافتہ لوگوں کے علاوہ دوسروں کے حق میں یقیناً بڑی تھی۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے اچھے بندوں کا یہ امتحان تھا مگر دیکھے کہ کون رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرتا ہے اور کون پھر جاتا ہے۔

چونکہ قبلہ کا معاملہ ایک عظیم واقعہ تھا اس لئے اللہ تعالیٰ نے بطور تمہید اس سے پہلے شخ کا ذکر کیا اور فرمایا کہ جب وہ کسی حکم کو ختم کرتا ہے تو اس جیسا یا اس سے اچھا دوسرا حکم لے آتا ہے۔ اس کے بعد ان لوگوں کی سرزنش کی جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہٹ دھرمی کرتے ہیں اور آپ کے حکم کو تسلیم نہیں کرتے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے یہود و نصاریٰ کے اختلاف کا ذکر کر کے بتایا کہ یہ آپس میں کما کرتے ہیں کہ تم کسی طریقے پر نہیں ہو اور بندوں کو ان کی موافقت کرنے اور خواہشات کی اتباع سے منع فرمایا۔ اس کے بعد ان کے کفر و شرک کو بیان کیا کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ خدا کا یہاں ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ مشرق و مغرب اسی کا ہے اور بندے جدھر پناہ رکتے ہیں وہ اس طرف موجود ہوتا ہے۔ وہ وسعت اور علم والا ہے۔ اس کی عظمت و وسعت اور احاطہ کا تقاضا ہے کہ بندہ جدھر رخ کرے اور اس کی ذات ہو۔ پھر بتایا کہ رسول سے ان دوزخیوں کے بارے میں نہیں پوچھا جائے گا جنہوں نے ان کی پیروی نہیں کی۔

پھر بتایا کہ اہل کتاب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے تب تک راضی نہ ہوں گے جب تک کہ وہ ان کی اطاعت نہ کریں اور انہوں نے ایسا کیا تو اللہ کے مقابلے میں ان کا کوئی کار ساز نہ ہو گا اور نہ مددگار، اس کے بعد اہل کتاب پر کئے گئے انعامات کو یاد دلایا اور اپنے عذاب سے ڈرایا پھر بیت اللہ کے معمار حضرت ابراہیم خلیل اللہ کا تذکرہ اور ان کی مدح و تعریف فرمائی اور بتایا کہ ہم نے انہیں تمام لوگوں کا امام بنایا۔ اس کے بعد اپنے گھر بیت الحرام کا اور حضرت ابراہیم کی تعمیر کا تذکرہ کیا اور انہیں دنیا کا "امام" بنا�ا ہے اور بیت اللہ کو بھی ان سب کا قبلہ و مرکز قرار دیا ہے۔

اس کے بعد بتایا کہ جو اس امام سے سرکشی کرے گا، وہ ناداں اور یہ وقوف ہو گا اور لوگوں کو حکم دیا کہ وہ ان کی اقدام کریں اور جو کچھ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم، حضرت ابراہیم علیہ السلام اور تمام انبیاء کرام علیہم السلام کی طرف نازل کیا گیا، اس پر ایمان لا میں۔ پھر جن لوگوں نے حضرت ابراہیم اور ان کے اہل بیت کو یہودی یا نصرانی کہا، ان کے قول کو رد کیا۔

ان تمام مذکورہ مباحث کو تحویل قبلہ کے لئے تمہید اور مقدمہ بنانے کا ذکر کیا، اس معاملہ کو اللہ نے بار بار

تائید سے بیان فرمایا اور رسول کو یہ حکم دیا کہ جہاں ہوں اور جہاں سے نکلیں، اس کی پیروی کریں۔ اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ جو ذات صراط مستقیم کی جانب رہنمائی کرتی ہے، اسی نے اس قبلہ کی طرف رہنمائی کی ہے۔ یہ قبلہ مسلمانوں ہی کا ہے۔ وہی اس کے اہل ہیں۔ کیوں کہ یہ سب سے افضل قبلہ اور مسلمان سب سے افضل امت ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے سب سے افضل رسول اور سب سے افضل کتاب کو پسند کیا ہے۔ انہیں بہترین زمانہ میں پیدا کیا اور بہترین شریعت سے نوازا۔ بہترین اخلاق سے متصف کیا، بہترین زمین میں آباد کیا، جنت میں بہترین جگہ مقرر کی، قیامت کے دن سب سے اچھی قیام گاہ منصیعین کی جو ایک بلند شیلہ پر ہوگی۔ پس پاک ہے وہ ذات جو ہے چاہتی ہے، اپنی رحمت سے مخفی فرماتی ہے اور یہ اللہ کا فضل ہے جسے چاہتا ہے، عطا فرماتا ہے اور اللہ برآ ہی فضل والا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ ایسا اس لئے کیا گیا کہ لوگوں کو مسلمانوں پر کسی جنت کا موقع نہ مل سکے مگر ظالم اور ملحد لوگ مختلف بے بنیاد جنتیں پیش کرتے ہیں۔ جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال پر دوسری چیزوں کو مقدم کرتے ہیں، ان کی جھیٹیں بھی اسی طرح کی ہوتی ہیں۔

پھر بتایا کہ اس نے ایسا اپنی نعمت کو تمام کرنے اور لوگوں کو ہدایت دینے کے لئے کیا ہے اور اس کی نعمتوں میں سے رسول بھیجننا، کتاب نازل کرنا اکہ لوگوں کو پاک اور صاف کرے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دینا اور ایسی باتیں بتانا جنہیں وہ جانتے نہیں ہیں۔

آگے ذکر و شکر کا حکم دیا جس سے نعمت کی تکمیل اور محبت کا حصول ہوتا ہے اور یہ بھی فرمایا کہ صبر اور نماز سے مدد حاصل کریں۔ اللہ تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے پانچ وقت کی اذان بھی قبلہ کے ساتھ مشروع فرمائی اور ظہر، عصر، عشاء میں دو دو رکعت کا اضافہ فرمایا۔ یہ نمازیں پہلے دو رکعت تھیں، یہ تمام چیزوں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدینہ تشریف آوری کے بعد ہوئیں۔

## فصل (۲۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مدینہ میں قیام اور جمادی مشروعیت

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب مدینہ میں قیام پذیر ہو گئے اور اللہ تعالیٰ نے اپنی نصرت اور مومنوں کی ایک جماعت سے آپ کی مدد فرمائی اور عدالت کے بعد ان کے دلوں میں الفت پیدا کر دی۔ اللہ کے مددگاروں اور اسلام کے سپاہیوں نے آپ کی حفاظت کی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے اپنی جانوں کو قربان کر دیا۔ ماں باپ اور آل اولاد کی محبت پر آپ کی محبت کو مقدم رکھا اور آپ کو خود اپنی ذات سے بھی زیادہ قریب تصور کرنے لگے تو ان حالات میں عرب اور یہودیوں نے متحده طور پر مسلمانوں کو نشانہ بنایا اور ان کے ساتھ دشمنی پر کمر پستہ ہو گئے۔ ہر طرف سے ان کے خلاف اعلان جنگ کر دیا۔ اللہ تعالیٰ نے اب تک مسلمانوں کو صبر و عنف اور درگذر کا حکم دیا تھا لیکن ان کی حشیثت بھی مضبوط ہو گئی اور دشمنوں سے مقابلہ کی قوت پیدا ہوئی تو پھر لڑائی کی اجازت ملی لیکن لڑائی کو پھر بھی فرض نہیں قرار دیا گیا بلکہ ارشاد ہوا کہ :

﴿أَذْنَ لِلَّادِينَ يُقْتَلُونَ بِإِنَّهُمْ ظَلَّمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِ مِنْ لَّاقِدٍ﴾ [الحج: ۳۹]

مظلومیت کے سبب مسلمانوں کو جنگ کی اجازت دی گئی ہے اور اللہ ان کی مدد پر قادر ہے۔

بعض لوگوں کا قول ہے کہ یہ مکہ کا ذکر ہے کیوں کہ سورہ مکہ ہے لیکن یہ قول کئی وجہ سے غلط ہے۔

پہلی وجہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے مکہ میں جمادی کی اجازت نہیں دی تھی۔

دوسری وجہ یہ کہ آیت کے سیاق و سبق سے یہ پتہ چلتا ہے کہ یہ آیت مکہ سے نکلنے کے بعد نازل ہوئی۔

تیسرا وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے قول ﴿هَنَدَانِ حَصَمَانِ﴾ کا نزول ان لوگوں کے بارے میں ہوا ہے جو بد رکی لڑائی میں مقابلہ کے لئے نکلے تھے۔

چوتھی وجہ یہ ہے کہ اس سورہ میں ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِمَّا شُوْهُونَ﴾ سے خطاب کیا گیا ہے اور اس

طرح کا خطاب مدنی آئیوں میں ہوتا تھا۔

پانچویں وجہ یہ کہ اس میں ایسے جماد کا حکم ہے جو ہاتھ کے ساتھ مخصوص نہیں اور اس میں کوئی شک نہیں کہ مطلق جماد کا حکم بحیرت کے بعد ہی ہوا۔

چھٹی وجہ یہ ہے کہ امام حاکم نے متصدراً کیا ہے کہ حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ سے نکلے تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کہا کہ ان لوگوں نے اپنے نبی کو نکال دیا ہے۔ «انا لله وانا اليه راجعون» یہ ضرور تباہ و برباد ہو جائیں گے۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے ﴿أَذْنَ لِلَّذِينَ يُفْتَنُونَ﴾ والی آیت نازل فرمائی اور یہ قوال کی پہلی آیت ہے۔ سورہ کاسیاں یہ بھی بتاتا ہے کہ اس میں کمی و محنتی دونوں آیتیں ہیں کیونکہ القاء شیطان کا قصہ کمی ہے، واللہ اعلم! پھر مسلمانوں پر ان لوگوں سے لڑنا فرض قرار دیا گیا جو ان سے قوال پر آمادہ ہو جائیں، چنانچہ ارشاد ربانی ہے :

﴿وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُعَذِّبُونَكُم﴾ [البقرة: ۱۹۰]

اللہ کی راہ میں ان لوگوں سے قوال کرو جو تم سے قوال کرتے ہیں۔

پھر اللہ تعالیٰ نے تمام مشرکوں سے قوال فرض قرار دے دیا جو پہلے حرام تھا پھر اجازت ملی، پھر قوال کرنے والوں کے ساتھ قوال کرنے کا حکم ہوا، پھر تمام مشرکین کے ساتھ قوال کرنے کا حکم ہو گیا اور اس حکم کو بعض لوگوں نے فرض عین کما اور بعض نے فرض کفایہ۔

لیکن صحیقیل بات یہ ہے کہ جن جماد فرض عین ہے، خواہ دل سے ہو یا زبان سے ہاتھ سے ہو یا مال سے۔ اس لئے تمام مسلمانوں کے لئے ضروری ہے کہ ان میں سے کسی بھی قسم کا جماد کریں لیکن جماد بالنفس فرض کفایہ ہے اور جماد بالمال کے بارے میں دو قول ہیں جن میں صحیح و حوب والا قول ہے، کیوں کہ قرآن میں جماد بالمال اور جماد بالنفس کا حکم یکساں طور پر دیا گیا ہے۔ جنم سے نجات و مغفرت اور جنت میں داخلہ کو اس پر موقوف قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَذْلَّ مِنْ تَحْزِيرِ قُرْشِيجُكُمْ مِنْ عَذَابِ أَللَّهِ﴾ [الصف: ۱۰]

اے ایمان والوں کیا میں تھیں ایسی تجارت نہ بتا دوں جو دردناک عذاب سے تم کو نجات دے۔

اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ اس نے مسلمانوں کی جان و مال کو خرید لیا ہے اور اس کے بدله انہیں جنت دے دی ہے۔ اس معاملہ اور وعدہ کا ذکر افضل ترین کتاب میں وارد ہے پھر اللہ تعالیٰ نے اس میں یہ بتا کر مزید تاکید پیدا کی ہے کہ اس سے زیادہ وعدہ پورا کرنے والا کوئی نہیں۔ پھر یہ فرمाकر تاکید کی کہ مسلمانوں کو

اس سے بشارت حاصل کرنی چاہیے پھر یہ بتایا کہ یہی بڑی کامیابی ہے۔ اب عقیندوں کو غور کرنا چاہیے کہ یہ معاملہ کس قدر برتر ہے۔ اس میں اللہ تعالیٰ خریدار ہے۔ قیمت جنت ہے۔ جس کے ہاتھ پر معاملہ طے پایا، وہ سب سے اشرف رسول ہے اور ظاہر ہے کہ جس سامان کی یہ شان ہو، اس کو کسی عظیم کام ہی کے لئے تیار کیا جائے گا۔

قد هیاؤک لأمرِ لو فطنت له فارباً بنفسك ان ترعى مع الهمل  
تمہیں بت بڑے کام کے لئے تیار کیا گیا ہے لذماً اپنے نفس کو جانوروں کے ساتھ رہنے سے بچاؤ۔

جنت و محبت کا مہر مالک کی راہ میں جان و مال کی قربانی ہے۔ اس لئے بزدل اور مفلس اس کا بھاؤ تاؤ کریں اور نہ ٹنگست اسے ادھار بیج دیں۔ اسے چاہنے والوں کے بازار میں پیش کیا گیا ہے اور مالک کی نظر میں جان کے علاوہ اس کی کوئی قیمت نہیں۔ یہ دیکھ کر بیکار لوگ پیچھے ہٹ گئے اور محبت منتظر کھڑی رہی کہ دیکھیں کس کی جان قیمت بننے کے اہل ہوتی ہے پھر سامان ان کے درمیان گھوم کر ایسے ہاتھوں میں پڑ گیا جو مومنوں کے حق میں نرم اور کافروں کے حق میں سخت تھے۔

جب محبت کے دعویدار زیادہ ہو گئے تو ان سے اس پر دلیل کا مطالبہ کیا گیا کیونکہ اگر صرف دعوے کی بنیاد پر عطیات سے نوازا جائے تو غم و ہم سے محروم شخص غم کی سوزش کا دعویٰ کرے گا۔ جب شود کے مدعا مختلف لوگ ہو جائیں تو ان سے کہا جائے گا کہ اپنے اس دعویٰ پر دلیل پیش کرو ورنہ یہ دعویٰ ثابت نہیں ہو گا :

﴿ قُلْ إِنَّ كُنْتُرْ تُجْبِيْوْنَ اللَّهَ فَإِسْأَعِونِي يُعْجِيْنِكُمْ اللَّهَ ﴾ [آل عمران: ۳۱]

آپ کہہ دیجئے کہ اگر اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری اتباع کرو۔ اللہ تمہیں دوست رکھے گا۔ چنانچہ لوگ یہ سن کر پیچھے ہٹ گئے اور وہی لوگ ثابت قدم رہے جو صحیح معنوں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع آپ اقوال و افعال و اخلاق و عادات میں کرتے رہے تھے۔ پھر ان سے دلیل کی عدالت کا مطالبہ کرتے ہوئے کہا گیا کہ یہ عدالت بغیر ترکیہ کے ناقابل قبول ہے :

﴿ يُجْهَدُوْنَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَجَادُوْنَ لَوْمَةَ لَا يَبْغِيْرُ ﴾ [المائدۃ: ۵۴]

وہ اللہ کے راستے میں جماد کرتے ہیں اور کسی ملامت گر کی ملامت کی پرواہ نہیں کرتے۔ یہ سن کر محبت کے بھی اکثر دعویدار پیچھے ہٹ گئے اور اس وقت مجاهدین کھڑے ہوئے۔ چنانچہ ان

سے کہا گیا کہ محبت کرنے والوں کی جان و مال ان کی نہیں ہوتی۔ اس لئے جس چیز پر معاملہ طے ہوا، اسے حوالہ کر دیکھوں کہ بیع و شراء میں جانبین سے ادا یگی اور سپردگی ہوتی ہے۔

جب تاجریوں کو خریدار کی عظمت، اس کی قدر و قیمت اور معاملہ کرنے والے کی جلالت شان کا اندازہ اور اس ویقہ کی اہمیت کا علم ہوا جس میں یہ باقی درج کی گئیں تو انہیں اس معاملے اور سودے کے عظیم الشان ہونے کا اندازہ ہوا۔ اسے مددوںے چند رہموں کے عوض بیع رہنا سراسر گھانا سمجھا۔ اس طرح اس کی لذت تو ختم ہو جائے گی لیکن تاؤ ان باقی رہے گا۔ اب انہوں نے خریدار کے ساتھ برضاو رغبت بیعت رضوان طے کی جس میں فتح کا اختیار نہیں۔ جب معاملہ طے ہو گیا اور چیز حوالہ کر دی گئی تو اس سے کہا گیا کہ تمہاری جان اور تمہارا مال ہمارا ہو گیا۔ اب ہم نے اسے پہلے سے بھی زیادہ مکمل حالت اور کثیر تعداد میں تمہیں لوٹا دیا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ وَلَا تَنْحَسِبَنَّ الَّذِينَ فُتَّلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالَهُ ﴾ [آل عمران: ۱۶۹]

آپ ہر گز اللہ کی راہ میں شہید ہونے والوں کو مردہ نہ سمجھیں۔

ہم نے تمہاری جان اور تمہارے مال کو کسی منفعت کے لئے نہیں خریدا ہے بلکہ مقصد یہ ہے کہ بیع کو قبول کرنے اور اچھی قیمت دینے میں جو دو کرم اثر انداز ہو۔ پھر ہم نے قیمت اور سامان دونوں تمہارے لئے اکٹھا کر دیا۔

نیز حضرت جابر رضی اللہ عنہ کے واقعہ پر غور کریں جنہیں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے پوری قیمت دے کر پھر اس پر اضافہ کیا اور ان کا اونٹ بھی واپس کر دیا پھر ان سے فرمایا کہ کیا تمہیں نہ بتاؤں کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے والد سے کھلم کھلا گنگوکی، فرمایا کہ اے میرے بندے میرے حضور سب تمنا میں کر، میں اسے پورا کروں گا۔ انہوں نے عرض کیا، اے اللہ مجھے دوبارہ زندہ کر دے تاکہ میں تیری راہ میں پھر سے لذت قتل حاصل کروں۔

پاک ہے وہ ذات جس کا جو دو کرم مخلوقات کے دائرہ علم سے باہر ہے۔ وہ سامان اور قیمت دونوں حوالہ کر دیتا ہے پھر معاملہ کو مکمل کرنے کی توفیق رہتا ہے۔ سامان کو عیب کے باوجود قبول کر لیتا ہے۔ اعلیٰ تین قیمت ادا کرتا ہے۔ بندہ کو اپنے مال سے خریدتا ہے پھر قیمت و سامان دونوں دے کر بندہ کی تعریف کرتا ہے

اور اس معاملہ پر اس کی تعریف کرتا ہے حالانکہ اس کی توفیق و مشیت سے یہ معاملہ تمام ہوتا ہے۔

اللہ تعالیٰ اور جنت کی طرف بلانے والوں نے خود دار نقوص اور بلند ہمتوں کو محترک کر دیا۔ ایمان کے منادی نے گوش ہوش رہنے والوں کو اور خدا نے تمام زندہ لوگوں کو سنادیا اور اس ساعت سے منازل ابرار کی طرف حرکت ہوئی اور سفر کا سلسلہ اس وقت ختم ہوا جب دار القرار کی منزل آئی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تبارک و تعالیٰ سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میرے بندوں میں سے جو بندہ بھی میرے راستے میں میری رضا کی خاطر نکلے گا، میں اسے ٹھنڈت دوں گا کہ اسے جو اجر یا نعمت ملے گا، اس کے ساتھ واپس کروں گا اور اگر میں نے اس کو لے لیا تو اسے بخش دوں گا۔ اس پر رحم کروں گا اور اسے جنت میں داخل کروں گا، اور فرمایا اگر مشقت کا اندریشہ نہ ہوتا تو میں کسی غزوہ سے غیر حاضر نہ ہوتا۔ میری خواہش ہے کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر قتل کیا جاؤں۔

اور فرمایا کہ میں اس شخص کا ذمہ دار ہوں جو محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ایمان لایا اور فرمانبرداری کی اور اللہ کی راہ میں جماد کیا۔ جنت میں وہ جہاں چاہے گا رہے گا۔ جو ایسا کرے گا، اس سے کوئی خیر فوت نہیں ہو گا اور نہ کسی شر کا ذر رہے گا خواہ وہ جہاں چاہے مرے۔

اور فرمایا جو مسلمان اللہ کی راہ میں اونٹی دہنے بھر بھی جنگ کرے گا، اس کے لئے جنت واجب ہو جائے گی۔ مزید فرمایا، اللہ کی راہ میں جماد کرنے والے کی مثال اس شخص جیسی ہے جو روزہ رکھے، قیام کرے، تلاوت کرے اور اس میں کسی طرح سستی نہ کرے یہاں تک کہ وہ جماد سے لوٹ آئے۔

اور فرمایا : راہ خدا میں صبح و شام کو چلاندینا و ما فیہا سے بہتر ہے اور اللہ کی راہ میں جماد جنت کا ایک دروازہ ہے۔ اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ رنج و غم سے نجات دیتا ہے۔

نیز فرمایا کہ : جنت میں سو درجات ہیں، جنہیں اللہ تعالیٰ نے جماد کرنے والوں کے لئے تیار کر رکھا ہے۔ ہر دو درجوں کے درمیان آسمان و زمیان کے برابر فاصلہ ہے۔ اس لئے جب اللہ سے درخواست کرو تو جنت فردوس کی درخواست کرو کیونکہ یہ اوسط اور اعلیٰ جنت ہے اور اس کے اوپر رحمن کا عرش بریں ہے اور یہیں سے جنت کی نہریں شروع ہوتی ہیں۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ : جو اللہ کی راہ میں مجاہد اور مقروض کی ادائیگی قرض اور غلام کی آزادی میں مدد کرے، اللہ تعالیٰ اسے اپنے عرش کے سایہ میں جگہ دے گا۔ جس دن اس کے

علاوہ کوئی سایہ نہ ہو گا۔

اور فرمایا کہ جس کے قدم اللہ کی راہ میں غبار آلوہ ہوئے، اللہ تعالیٰ انہیں آگ پر حرام کر دتا ہے اور فرمایا بجل اور ایمان ایک آدمی کے قلب میں جمع نہیں ہو سکتے۔ اللہ کی راہ کا غبار اور جہنم کا دھوan ایک بندے کے چہرے پر اکٹھے نہیں ہو سکتے۔

فرمایا کہ ایک رات اور دن کے لئے گھوڑے کا باندھنا ممینہ بھر کے روزے اور قیام سے بہتر ہے۔ اگر ایسی حالت میں بندے کی موت ہو جائے گی تو اسے بر ابر اس عمل کا ثواب اور رزق ملتا رہے گا اور وہ فتنے سے مامون ہو جائے گا۔ ایک آدمی نے شروع رات سے صبح تک گھوڑے پر سوار ہو کر مسلمانوں کی حفاظت کی، اور نماز اور ضرورتوں کے سوا کسی اور کام کے لئے نہیں اترًا، اس کے حق میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : کہ جنت اس پر واجب ہو گئی، اب اگر کچھ اور نہ کرے تو کوئی حرج نہیں۔

ابوداؤد نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کیا ہے کہ جو جہاد نہ کرے، کسی غازی کا سامان نہ تیار کرے یا اس کے بال پھوٹ کی خبر گیری نہ کرے تو اللہ تعالیٰ اسے قیامت سے پہلے کسی مصیبت میں جلا کر دے گا۔

حضرت ابوالیوب النصاری نے خود کو ہلاکت میں ڈالنے کی تقریر ”ترك جماد“ سے کی ہے۔ آپ سے یہ بھی ثابت ہے کہ جہنم کی آگ ریا کار عالم ریا کار خرچ کرنے والے اور ریا کار مقتول فی الجہاد سے بھر کائی جائے گی۔

## فصل (۶۱)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جہاد میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دن کے ابتدائی حصہ میں جہاد اور سفر میں نکلنے کو مستحب سمجھتے تھے۔ اگر ابتدائی حصہ میں لڑائی کی نوبت نہ آتی تو پھر زوال شمس کے بعد لڑائی شروع کرتے۔ جب ہوا میں چلنے لگتیں اور نصرت خداوندی کا نزول ہوتا۔ صحابہ کرام سے فرار نہ ہونے کی بیعت لیا کرتے۔ بسا اوقات آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے موت پر بھی بیعت لی ہے اور فتح سے قبل بھرت پر بیعت لی ہے۔ اللہ کی توحید اور اس کے رسول کی اطاعت پر بیعت لی ہے۔ فقراء صحابہ سے اس بات پر بیعت لی ہے کہ وہ کسی سے پسخونہ ناٹکیں گے۔ اس کے بعد حال یہ تھا کہ کسی کے ہاتھ سے کوڑا اگر جاتا تو وہ اسے اٹھانے کے لئے خود اترتا لیکن کسی سے اٹھانے کے لئے نہ کرتا۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم جہاد اور اس کی حکمت عملی تیار کرنے کے لئے صحابہ کرام سے مشورہ کیا کرتے تھے اور دوران سفر وچھے رہنے والے کمزور کو ساتھ ملا کر چلتے تھے۔ اور چل نہ سکنے والے کو ساتھ سوار کر لیتے اور چلنے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم تمام لوگوں سے زیادہ نرم روی سے کام لیتے۔

جب آپ کسی غزوہ کا ارادہ فرماتے تو جنگی چال سے کام لیتے اور فرماتے تھے۔ ”لڑائی فرات کا نام ہے۔“ نیز آپ جاؤ سوں کو بھی بھیجا کرتے تاکہ دشمن کی خبریں لا سیں اور ان کی نقل و حرکت سے مطلع کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم مقدمہ الجیش روانہ فرماتے اور مخالفوں کو متعین فرماتے۔ جب دشمن کا سامنا ہو جاتا تو کھڑے ہو کر دعا فرماتے اور اللہ تعالیٰ کی مدد و نصرت طلب فرماتے اور آپ اور صحابہ کرام ایسے نازک موقعوں پر کثرت سے اللہ کا ذکر کرتے اور اپنی آواز نرم رکھتے۔

میدان جنگ میں آپ لٹکر کی صفائح آرائی فرماتے اور ہر جانب خیال رکھتے ہوئے صفائح مرتب فرماتے تھے اور آپ کے سامنے لوگ میدان کی طرف نکلتے اور آپ جنگ کے لئے مخصوص لباس زیب تن فرماتے تھے۔ بسا اوقات آپ نے دوزہیں زیب تن کیں، نیز آپ کے پرچم اور جھنڈے بھی ہوتے۔

جب آپ کسی قوم سے مقابلہ کرتے تو فتح کے بعد تین دن تک وہاں خستہ، پھر واپس آتے تھے۔  
جب حملہ کرنے کا ارادہ فرماتے تو انتظار فرماتے۔ اگر وہاں اذان کی آواز سننے تو حملہ نہ کرتے ورنہ  
حملہ کر دیتے تھے۔ کبھی آپ دشمن پر رات کو حملہ کرتے اور کبھی دن کو اچانک حملہ کر دیتے۔ جمعرات کو  
صحیح سوریے لکھنا پسند کرتے اور جب لفکر کسی جگہ اترتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک دوسرے کو اس  
طرح ترتیب دیتے کہ اگر ان پر چادر ڈال دی جاتی تو سب کو کافی ہو جاتی۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم صفين مرتب کرتے اور جنگ کے وقت اپنے ہاتھ سے انہیں درست  
فرماتے اور کہتے اے فلاں آگے بڑھو، اے فلاں پیچھے ہٹ جاؤ۔ آپ اس آدمی کو پسند فرماتے جو اپنی قوم  
کے جہنم میں جنگ کرے اور جب دشمن کے سامنے ہوتے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ مِنْزُلُ الْكِتَابِ وَجُنُّوْنُ السَّحَابِ وَهَازِمُ الْأَحْزَابِ أَهْزَمْهُمْ وَانْصَرْنَا عَلَيْهِمْ»  
اے اللہ، کتاب نازل کرنے والے اور بادل چلانے والے اور لفکروں کو تکلیف دینے والے،  
انہیں تکلیف دے اور ان کے خلاف ہماری مدد فرم۔

نیز یہ آیت بھی پڑھا کرتے تھے :

﴿سَيَّرُهُمْ مَلْجَعُهُمْ وَبِيُولُونَ الدُّبُرَ﴾ بِلِ السَّاعَةِ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَذْهَنَ وَأَمْرٌ ﴿القمر: ٤٦-٤٥﴾  
جماعت کو تکلیف ہو گی اور وہ پیغہ پھیر لیں گے بلکہ ان کا وعدہ قیامت ہے اور قیامت زیادہ  
سخت اور تنگ ہے۔

اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ انْزُلْ نَصْرَكَ اللَّهُمَّ انْتَ عَصْدِيْ وَانتَ نَصِيرِيْ بِكَ أَقْاتِلُ»  
اے اللہ، اپنی مدد نازل فرمًا، اے اللہ تو میرا بازو ہے، تو میرا مددگار ہے، تیرے ہی سارے سے  
میں جنگ کرتا ہوں۔

جب جنگ خوب تیز ہو جاتی اور لڑائی شدت اختیار کر جاتی اور دشمن آپ صلی اللہ علیہ  
وسلم کی طرف بڑھنے کا ارادہ کرتا تو فرمایا کرتے :  
«أَنَا الَّذِي لَا كَذِبَ أَنَا أَبْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ»  
میں سچانی ہوں اور عبد الملکب کی اولاد میں سے ہوں۔

او ز جب لڑائی گھسان کی ہو جاتی تو صحابہ کرام آپ کے پاس آکر بچاؤ حاصل کرتے تھے۔ میدان

جنگ میں آپ دشمن کے سب سے زیادہ قریب ہوتے تھے۔  
 نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم لڑائی کے دوران صحابہ کا ایک نشان مقرر فرمادیتے جو کہ ایک طرح کا  
 شناختی شعار ہوتا تھا۔ جب وہ آپس میں بولیں تو پچان لئے جائیں۔ ایک بار ان کا شعار یہ تھا امۃ امۃ  
 اور ایک پارہم لا ینصر ون شعار تھا اور ایک وفعیا منصور شعار مقرر کیا گیا تھا۔

اور جنگ کے موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم زرہ اور خود پہن لیتے اور تکوار لٹکاتے۔ نیزہ اور عربی  
 لکھن اٹھاتے اور ڈھال لیتے تھے اور لڑائی میں آپ اکڑ کو چلنے کو پسند کرتے تھے اور فرماتے تھے۔ بعض  
 اکڑ اللہ کو محبوب ہے اور بعض ناپسند۔ لڑائی اور صدقہ کے موقع کی اکڑ کو اللہ تعالیٰ پسند کرتا ہے اور فرقہ  
 وغور کی اکڑ اسے ناپسند ہے۔

جنگ میں ایک دفعہ اہل طائف کے خلاف آپ نے مجینق کا بھی استعمال کیا۔ آپ بچوں اور عورتوں  
 کو قتل کرنے سے منع فرماتے تھے۔ لڑائی کے دوران میں آپ جسے بالغ سمجھتے، اسے قتل کرتے اور جو بالغ  
 نہ ہوتا، اسے قتل کرنے سے گریز کرتے تھے۔ جب کوئی لشکر سمجھتے تو اسے اللہ سے ڈرنے کی وصیت کرتے  
 اور فرماتے :

«سیروا بسم الله و في سبيل الله ، قاتلوا من كفر بالله ، و لا تمثلوا ولا

تغدروا ولا تغلوا ولا تقتلوا ولیدا»

اللہ کے نام سے اللہ کی راہ میں جاؤ، کافروں سے جنگ کرو، مثلہ نہ کرو (یعنی حلیہ نہ بگاڑو)  
 بد عمدی نہ کرو، زیادتی نہ کرو اور بچوں کو قتل نہ کرو۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم قرآن لے کر دشمن کی سرزی میں میانے سے منع کرتے تھے اور آپ لشکر  
 کے امیر کو حکم دیتے کہ دشمن سے جنگ کرنے سے قبل اسے دعوت دی جائے یا اسلام اور بھرت قبول کر  
 لے یا بھرت کے بغیر محض اسلام قبول کر لے لیکن اس صورت میں وہ مسلمانوں کی طرح غنیمت کا حقدار  
 نہ ہوگا، اور یا پھر جزیہ ادا کرے۔ اگر یہ شرائط قبول ہوں تو ٹھیک ورنہ اللہ سے مدد و نصرت کی امید کرتے  
 ہوئے ان سے جماد کرو۔

اور جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم دشمن پر فتحیاب ہوتے تو منادی کرنے کا حکم فرماتے اور تمام غنائم  
 جمع کی جاتیں اور چیزیں ہوئی چیزیں مالکوں کو دی جاتیں۔ پھر مال غنیمت میں سے پانچواں حصہ (خمس)  
 نکلتے اور باقی فوج پر تقسیم فرمادیتے۔ سوار کو تین حصے مرحمت فرماتے۔ ایک حصہ آدمی کا اور دو حصے

گھوڑے کے اور پیل کو ایک حصہ عطا فرماتے۔ پہلے اسلامی مصالح میں خرچ فرماتے، جہاں مناسب خیال کرتے۔ اسی طرح کچھ حصہ ان افراد کو عطا فرماتے جن کا کوئی حصہ مقرر نہیں ہے جیسے عورتیں، بچے اور غلام اس طرح سے آپ سے مال غنیمت کا تقسیم کرنا صحیح طور پر ثابت ہے۔

مال غنیمت سے آپ بتقاداری مصلحت بعض لوگوں کو مزید دیتے تھے۔ بعض غزوہات میں سلمہ بن اکوع کو آپ نے سوار اور پیل دونوں کے حصے دیئے تھے۔ یعنی کل پانچ حصے انہیں ملے کیوں کہ ان کی کارگزاری عظیم تھی۔ زائد حصہ کے علاوہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کمزور و مضبوط سب کو برابر دیتے تھے۔ جب دشمن کے علاقے پر آپ چڑھائی کرتے اور وہاں پہلے کوئی لشکر بھیجتے تو اس کے ذریعہ حاصل ہونے والی غنیمت کا پانچواں حصہ نکال کر قیہ مال کا چوتھا حصہ اس لشکر کو دے دیتے۔ پھر باقی مال کو اس لشکر اور بقیہ تمام مجاہدوں کے مابین تقسیم فرمادیتے اور جب لشکر بلوٹ آتا تو غنیمت حاصل کرنے والی ٹولی کو تیسرا حصہ دیتے اور اس کے باوجود زائد حصہ کو تاپسند کرتے اور فرماتے، مسلمانوں میں قوی ضعیف کو یہ حصہ لوٹا دے۔

مال غنیمت میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بھی حصہ ہوتا تھا، اسے صفائی کرتے تھے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا صافی میں سے تھیں۔ آپ کی ذوقفارانام کی تکوar بھی صافی میں سے تھی۔ (ابوداؤر) مسلمانوں کی مصلحت کے پیش نظر جو غزوہ سے غالب ہوتا تو اس کا بھی آپ حصہ مقرر فرماتے جیسے آپ نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا غزوہ بدروں میں حصہ مقرر کیا۔ جب وہ غزوہ بدروں میں آپ کی صاجزادی کی تیارداری کے باعث حاضر نہ ہو سکے۔ آپ نے فرمایا : عثمان اللہ اور اس کے رسول کے کام میں ہیں، چنانچہ ان کا حصہ نکالا گیا۔

نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جنگ کے موقع پر خرید و فروخت کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں دیکھتے اور منع نہ فرماتے۔ صحابہ کرام غزوہات میں دو طرح سے خدمات مستعار لیتے تھے۔ ایک یہ کہ آدمی جہاد کے لئے جائے اور اثنائے سفر میں خدمت کے لئے آدمی نوکر رکھ لے۔ دوسرے یہ کہ جو جہاد میں نکلا اس میں سے کسی کو اجرت پر متعین کر لے، اسے جاصل کیا کرتے تھے۔ اس کے متعلق بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے ”غازی کے لئے اس کا اپنا اجر ہے اور جاصل کے لئے اس کی اجرت اور غازی کے حصہ میں بھی برابر کا شریک ہو گا۔“

مال غنیمت میں دو طرح شرکت کیا کرتے تھے۔ ایک شرکت بدینی، دوسرے یہ کہ ایک آدمی اپنا

اونٹ یا گھوڑا دوسرے کو اس شرط پر دتا تھا کہ اپنے پر سوار ہو کر جہاد کرے اور جو مال غنیمت ملے، اس کا نصف اسے ادا کرے۔ کبھی کبھی ایسا بھی ہوا کہ ایک تیر کے دو حصے کے گئے، چنانچہ ایک کو تیر مل گیا اور دوسرے کو اس کا پھل اور پر ملا۔

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں، حضرت عمار اور سعد (رضی اللہ عنہم) نے غزوہ بد ر کے دن مشارکت کی۔ حضرت سعد و قیدی لے آئے۔ میں اور عمار خالی ہاتھ آئے۔

کبھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم سوار فوج اور کبھی پیڈل فوج بھیجتے تھے لیکن فتح ہو جانے کے بعد جو آتا، اس کا حصہ مقرر نہ فرماتے۔ قربات داروں کا حصہ آپ بنو عبد الشہش اور بنو نوبل کے سوا صرف بنو ہاشم اور بنو المطلب کو دیتے تھے اور فرماتے تھے کہ بنو مطلب اور بنو ہاشم دونوں ایک چیز ہیں (انگلیاں ایک دوسرے میں داخل کر کے آپ اشارہ فرماتے) انہوں نے ہم کو دور جاہلیت اور اسلام دونوں میں نہیں چھوڑا۔

غزوہات میں آپ کے ہمراہ مسلمان شد، انگور اور کھانے کی چیزیں حاصل کرتے تو کھالیتے اور اسے بطور مال غنیمت نہ شمار کرتے تھے۔ حضرت ابن الی اوفی رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا گیا، کیا آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد میں کھانے کی اشیاء کا بخس دیا کرتے تھے؟ انہوں نے فرمایا : فتح نیبر کے دن ہمیں کھانے کی چیزیں ہاتھ لگیں۔ جو بھی آتا حسب ضرورت لے کر چلا جاتا۔ بعض صحابہ سے مروی ہے کہ ہم غزوہات میں، اخروت کھالیا کرتے تھے اور تقسیم نہ کرتے تھے، یہاں تک کہ ہم اپنے سامان سفر کے پاس آتے اور اسے بھرا ہوا پاتے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مال غنیمت پر لوٹ مار کرنے اور غزوہات میں دشمن کی تاک، کان کاٹنے سے بھی منع فرمایا ہے۔ آپ نے فرمایا۔ ”مال غنیمت میں لوٹ مار کرنے والا ہم میں سے نہیں۔“

نیز آپ نے مال غنیمت کے جانور پر سواری کرنے کی ممانعت فرمائی کہ جب کمزور ہو جائے تو لوٹا دے اور اس طرح مال غنیمت میں سے لباس پہننے کہ جب پرانا ہو جائے تو لوٹا دے۔ البتہ حالت جنگ میں اس سے استفادہ کرنے کی ممانعت نہیں فرمائی۔

مال غنیمت میں خیانت سے آپ انتہائی سختی سے ممانعت کرتے اور فرماتے تھے : یہ قیامت کے دن اس کے مر تکب پر باعث عار، باعث آگ اور باعث رسولی ہو گی۔ جب آپ کا غلام مدum زخمی ہوا تو بعض صحابہ نے کہا کہ اسے جنت مبارک ہو۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ہرگز نہیں، قسم اس

ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، خبر کے دن مال غیمت کی تقسیم سے پسلے جو چادر اس نے لی تھی وہ آگ بن کر اس پر بھڑک رہی ہے۔ یہ سن کر ایک شخص دوستے لے آیا۔ آپ نے فرمایا کہ ایک یا دوستے بھی آگ ہو جائیں گے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامان کے نگہبان کا انتقال ہو گیا تو آپ نے اس کے متعلق فرمایا : وہ جنم میں ہے۔ لوگ اس کو دیکھنے گئے تو اس نے ایک عبادت چار کھی تھی۔

اسی طرح بعض غزوات میں لوگوں نے کہا : فلاں شہید ہے، یہاں تک کہ ایک شخص کے متعلق کہا کہ یہ بھی شہید ہے۔ تو یہ سن کر آپ نے ارشاد فرمایا، ہرگز نہیں، میں نے اس کو جنم میں دیکھا ہے کیونکہ اس نے ایک عبادت یا چادر چڑھائی تھی۔ پھر آپ نے فرمایا، اے ابن خطاب، لوگوں میں جا کر تین بار یہ اعلان کرو کہ جنت میں صرف مومنین ہی داخل ہوں گے۔

جب مال غیمت حاصل ہوتا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت بلال کو حکم دیتے تھے کہ لوگوں میں اعلان کرو کہ اپنا اپنا مال غیمت لے کر حاضر ہوں تو آپ خس نکالنے کے بعد اسے تقسیم فرمادیتے تھے۔ ایک دفعہ ایک شخص اس منادی اور تقسیم کے بعد ایک بال والی لگام لے کر حاضر ہوا تو آپ نے فرمایا تم نے بلال کی منادی نہیں سنی۔ اس نے کہا : سنی تھی، آپ نے فرمایا ”پھر کیوں نہیں لے کر آئے۔“ اس نے مغدرت چاہی تو آپ نے کہا، اب تو تم اسے قیامت کے دن لے کر آؤ گے۔ میں اسے ہرگز بیوں نہیں کروں گا۔

آپ نے مال غیمت میں چوری کردہ مال کو جلا دینے کا حکم فرمایا۔ اسی طرح آپ کے دونوں خلفاء نے ایسا ہی کیا اور خائن کو مارا بھی گیا۔

علماء کا قول ہے کہ یہ ان احادیث سے منسوب ہے جو مذکور ہوئیں کیوں کہ ان میں جلانے کا ذکر نہیں۔ بعض علماء کا قول ہے کہ ایسا کرنا ایک طرح کی تعریر اور مالی سزا ہے جس کا تعلق مصلحت کے مطابق ائمہ کے اجتہاد سے ہے، جیسا کہ شراب پینے والوں کو تیسری یا چوتھی بار قتل کر دیا جاتا ہے۔

## فصل (۶۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قیدیوں کے ساتھ معاطلہ کا طریقہ

جنگی قیدیوں میں سے بعض کو از راہ احسان آپ صلی اللہ علیہ وسلم رہا کر دیتے تھے اور بعض سے فدیہ لے لیتے اور چھوڑ دیتے اور بعض کو قتل کروادیتے اور بعض کو مسلمان قیدیوں کے عوض میں رہا کر دیتے تھے۔ حسب تقاضائے مصلحت آپ نے یہ تمام صورتیں اختیار فرمائیں۔

حضرات انصار نے اجازت چاہی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچا حضرت عباس رضی اللہ عنہ سے فدیہ کی رقم نہ لی جائے۔ آپ نے فرمایا کہ ایک درہم بھی نہ چھوڑا جائے۔ ہوازن کے قیدیوں کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تقسیم کے بعد واپس کر دیا تھا اور غنیمت کے مستحق صحابہ نے اسے بخوبی منظور کر لیا تھا۔ جن لوگوں کو کچھ تردود تھا، انہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فی کس کے عوض چھوڑھے دیئے۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت ابن عباس کی حدیث نقل کی ہے کہ کچھ قیدی ایسے تھے جن کے پاس فدیہ دینے کے لئے مال نہ تھا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا فدیہ یہ مقرر فرمایا کہ وہ انصار کے پجوں کو لکھنا سکھا دیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ مال کے علاوہ کسی کام کو بھی فدیہ قرار دیا جا سکتا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اور صحابہ کے طرز عمل سے یہ ثابت ہے کہ عرب قیدیوں کو غلام بنانا اور لوہڈیوں کو خرید کر صحبت کرنا صحیح ہے، اسلام کی شرط اس میں نہیں ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم باندی سے اس کے بچے کو علیحدہ کرنے سے منع فرماتے تھے اور فرمایا کرتے ”بیوں اور اس کے بچے کے درمیان جدائی ڈالے گا“، قیامت کے روز اللہ اس کے اور اس کے محبوب کے درمیان جدائی ڈال دے گا۔

ایک گھرانہ کے بھی لوگوں کو عطا فرماتے تاکہ ان میں جدائی نہ پیدا ہو۔ آپ سے ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مشرکین میں سے ایک جاسوس کو قتل کیا اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے

حاطب کو قتل نہیں کیا، حالانکہ انہوں نے جاسوسی کی تھی۔ اور وہ غزوہ بدر میں موجود تھے۔  
اس واقعہ سے بعض علماء نے استدلال کیا ہے کہ مسلمان جاسوس کو قتل نہ کیا جائے اور امام مالک  
اور امام احمد کے شاگرد ابن عقیل وغیرہ قتل کا فتنوی دیتے ہیں۔ اس لئے کہ اس واقعہ میں غزوہ بدر میں  
حاضری ایک ایسی وجہ ہے جو قتل کی مانع ہے جو کہ دوسرے مسلمان جاسوسوں میں نہیں پائی جاتی کیونکہ  
اگر صرف اسلام مانع قتل ہوتا تو یہ وجہ نہ بتائی جاتی بلکہ انکا صرف مسلمان ہونا کافی سمجھا جاتا اور یہی رائے  
زیادہ قوی ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طیبہ یہ تھی کہ مشرکین کے غلام اگر مسلمانوں کے علاقوں میں آ  
جائتے تو انہیں آزاد سمجھتے جب وہ مسلمان ہو جاتے۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ  
کوئی مسلمان ہو جاتا تو اس کے پاس جو کچھ ہوتا اس کے پاس رہنے دیتے۔  
نیز زمانہ کفر اور حالت جنگ میں کافر مسلمانوں کو خواہ کتنا ہی جانی و مالی نقصان پہنچا چکے ہوں اسلام  
لانے کے بعد ان سے وہ اموال واپس نہیں کرواتے تھے۔

فصل (۶۲)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا غیمت کی زمین کی تقسیم کا طریقہ

آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے بنی قرنط، بنی نفسیر اور خیبر کی نصف زمین نامنیں کے درمیان تقسیم فرمائی اور خیبر کی زمین کا دوسرا نصف حصہ وفوڈ کے استقبال و ضیافت اور ناگمانی حادث سے متاثر افراد کے تعاون کے لئے مختص فرمادیا، اور مکہ کی زمینیں تقسیم نہیں فرمائی، کیونکہ وہ مناسک حج کی جگہ ہے اور مسلمانوں پر وقف ہے۔

علماء کی ایک جماعت کا زمینوں کی تقسیم کے سلسلہ میں یہ خیال ہے کہ امام کو اختیار ہے کہ تقسیم کر دے یا وقف رہنے دے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیبر کی زمینوں کو تقسیم فرمادیا اور مکہ مکرمہ کی زمینوں کو نہیں تقسیم فرمایا اس سے دونوں امور کا جواز لکھتا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ زمین غنائم کا ماموروہ میں شامل نہیں ہے، بلکہ غنائم کا اطلاق تو صرف چوپاؤں اور منقولہ جائد اور پر ہی ہو سکتا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے امت مسلمہ کے سوا کسی دوسری امت پر غنائم کو حلال قرار نہیں دیا، اور ان کے لئے دارِ الکفر مباح قرار دیا جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ جس میں فرعون اور اس کی قوم اور ان کی زمینوں کا ذکر کیا ہے۔

﴿وَأَوْرَثْنَاهَا بَنِي إِسْرَائِيلَ﴾

ہم نے بنی اسرائیل کو ان زمینوں کا اوراثت بنادیا۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ زمین غنائم کے تحت شمار نہیں ہوتی۔ امام کو اختیار حاصل ہے کہ مصلحت وقت کے لحاظ سے جو چاہے کرے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تقسیم بھی کیا اور ترک بھی کیا اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تقسیم نہیں کیا، بلکہ اس طرح رہنے دیا اور اس پر دو ای تیکس عائد کر دیا ہاکہ امور جنگ میں اس سے مددی جائے کے اور زمین کے وقف کا یہی مفہوم ہے، نہ یہ کہ اس سے ملکیت کی منتقلی ناجائز ہے، بلکہ اس کی بیع جائز ہے جیسا کہ امت کا تعامل ہے، اور علماء کا اس

بات پر اجماع ہے کہ ایسی زمین کی و رافت جائز ہے۔ المیم احمد نے وضاحت کی ہے کہ ایسی زمین کو میریں  
ویا جا سکتا ہے اور وقف کو بچنا اس لئے منوع ہے کہ اس سے جن پر وقف کیا گیا ہے ان کا حق ضائع ہو  
جاتا ہے اور فوجوں کو خراج کی زمین میں حق ہوتا ہے جو بیج سے باطل نہیں ہوتا۔ اس کی نظریہ مکاتب  
غلام کی بیج ہے اس کے اندر رکتابت سے حریت کا سبب منعقد ہے۔ اس لئے وہ مشتری کی طرف مکاتب ہی  
 منتقل ہو گا جیسا کہ بالع کے پاس تھا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مشرکین کے درمیان کسی مسلمان کی رہائش کو منوع قرار دیا ہے۔  
اگر وہ وہاں سے بھرت کر سکتا ہو اور فرمایا کہ : میں ہر مسلمان سے بیزار ہوں جو کہ مشرکین کے درمیان  
رہائش پذیر ہے۔ عرض کیا گیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیوں؟ فرمایا کہ کیا تو انہیں دیکھے نہیں رہا،  
یعنی اس کے دوزخی ہونے کو۔ پھر فرمایا کہ جو کوئی کسی کے ساتھ اکٹھا رہا وہ اسی طرح ہے۔ مزید فرمایا،  
”جب تک توبہ منقطع نہیں ہوتی، اس وقت تک بھرت منقطع نہ ہوگی“ اور مزید فرمایا : عنقریب بھرت کے بعد بھرت ہوگی۔  
اس لئے زمین پر سب سے بہتر وہ لوگ ہیں جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مقام بھرت سے پیوستہ رہیں  
اور زمین پر شریروں کی رہ جائیں گے اور وہ انہیں پھینک دے گی۔ اللہ تعالیٰ بندروں اور سوروں کے  
ساتھ ان کا حشر کرے گا۔

## فصل (۶۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا امان، صلح، جزیہ، اہل کتاب اور کفار و منافقین کے ساتھ معاملے کا طریقہ

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا : "مسلمانوں کا ذمہ ایک ہے، معمولی مسلمان بھی اس کو پورا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ جو کسی مسلمان کے ساتھ غداری کرے گا تو اس پر اللہ کی فرشتوں کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہے۔ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس کی کوئی عبادت قبول نہ کرے گا۔"

نیز آپ نے فرمایا جس شخص کا کسی قوم سے معاهدہ ہو وہ اس کی مدت گذرنے تک اسے نہ توڑے البتہ آگاہی کے بعد اسے ختم کر سکتا ہے۔ آپ نے یہ بھی فرمایا کہ جس شخص نے کسی آدمی کو امان دینے کے بعد قتل کر دیا میں اس سے بری ہوں۔ آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ جب کوئی قوم بد عمدی کرتی ہے تو اس پر دشمن کو مسلط کر دیا جاتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب مدینہ تشریف لائے تو کفار کے تین گروہ تھے۔

۱۔ ایک گروہ نے آپ سے صلح کر لی اور وعدہ کیا کہ نہ آپ سے جنگ کریں گے، نہ آپ پر حملہ کریں گے اور نہ آپ کے خلاف دشمنوں کی مدد کریں گے۔

۲۔ دوسرے گروہ نے آپ سے جنگ کی اور مخالفت پر اتر آیا۔

۳۔ تیسرا گروہ نے جنگ کی اور نہ صلح کی، بلکہ خاموشی سے مستقبل کے متأجح پر نظر رکھ رہا۔ ان جماعتوں میں سے بعض درپردا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا غلبہ چاہتے اور آپ سے تعاون کو پسند کرتے، اور بعض آپ کے دشمنوں کے غلبہ واستیلاء کے ختنتر تھے۔ اور بعض ایسے بھی تھے جو ظاہری طور پر آپ کے ساتھ مل گئے اور درپردا دشمنوں سے ساز بازار کرتے تھے۔ آپ نے ہر گروہ کے ساتھ امر اللہ کے مطابق بر تاؤ کیا۔

چنانچہ مدینہ کے یہودیوں کے ساتھ آپ نے صلح کر لی، لیکن غزوہ بدر کے بعد بنو قیفیت نے آپ سے جنگ کی، کیونکہ بدر میں مسلمانوں کی کامیابی ان کو اچھی نہ لگی، اور حسد و بعض و عناد کی آگ بھڑک اٹھی اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں کرنے لگے۔

ان کے بعد بنو نضیر نے بھی عمد شکنی کی۔ آپ نے ان کا محاصرہ فرمایا۔ ان کے کھجور کے باعثات کو کاٹ کر آگ لگادی۔ آپ نے ان کو مدینہ سے اس شرط پر نکلنے کی اجازت دی کہ ہتھیاروں کے علاوہ دیگر سامان اس قدر لے جاسکتے ہیں جو اونٹ اٹھائے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کا واقعہ سورہ حشر میں بیان کیا ہے۔

اس کے بعد بنو قریظہ نے عمد شکنی کی، اور یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدترین دشمن تھے اور کفر میں غیر معمولی سخت تھے، اس لئے دوسرے یہودیوں کے مقابلہ میں ان کے ساتھ زیادہ سخت معاملہ کیا گیا۔ یہ واقعات یہود مدینہ کے ساتھ پیش آئے۔ آپ ہر بڑے غزوہ کے بعد یہودیوں کی کسی نہ کسی جماعت کے ساتھ جنگ کے لئے مجبور ہوئے، چنانچہ غزوہ بدر کے بعد بنو قیفیت کے ساتھ احمد کے بعد بنو نضیر کے ساتھ اور خندق کے بعد بنو قریظہ سے جنگ کرنی پڑی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طبیبہ یہ تھی کہ جب آپ کسی قوم سے مصالحت و معاملہ کرتے تو جو بھی اس قوم کا حلیف بن جاتا، اس سے بھی معاملہ میں شریک کر لیتے اور اگر اس کا کوئی فرد معاملہ کی خلاف ورزی کرتا اور باقی لوگ معاملہ کے پابند رہتے تو آپ تمام افراد سے جنگ کرتے، جیسا کہ بنو نضیر، بنو قریظہ اور اہل مکہ کے ساتھ ہوا۔ معاملہ دین کے بارے میں یہی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طبیبہ تھی۔

امام احمد اور ان کے علاوہ علماء کے قول کے مطابق ذمیوں کے بارے میں بھی یہی طریقہ اختیار کیا جائے گا، لیکن امام شافعی کے اصحاب اس کے خلاف رائے رکھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ان افراد کے حق میں عمد توڑنے کی اجازت دی جائے جو اسے توڑیں، لیکن جو لوگ عمد کے پابند اور معرفت ہوں ان کے ساتھ پابندی ضروری ہے۔ دونوں صورتوں میں انہوں نے یہ کہہ کر امتیاز کیا ہے کہ ذمہ کا معاملہ زیادہ پابندی کا مستحق ہے، یا یہ کہہ پہلی رائے زیادہ راجح و مفید ہے۔

جب شام میں عیسائیوں نے مسلمانوں کا مال جلا دیا تھا اور ان میں سے جن کو علم تھا انہوں نے حاکموں کو اطلاع دینے کے بجائے ظالموں کا ساتھ دیا تھا تو ایسی صورت میں ہم نے یہی فتوی دیا تھا کہ خیانت کرنے والوں کی سزا قتل ہے۔ امام کو ان کے بارے میں کسی طرح کا اختیار نہیں، بس قتل کو بطور

حد نافذ کیا جائے گا۔ جو لوگ معابدہ کے تحت ہوں اور قانون ملت کے پابند ہوں، اسلام ان پر بطور حد واجب ہونے والے قتل کو معاف نہیں کرتا۔ بخلاف جنکو کافر کے کہ جب وہ اسلام قبول کر لے تو اس کا حکم دوسرا ہوتا ہے، اور وہ ذمی جو کہ صاحب معابدہ ہو پھر عمدہ ٹکنی کرے تو اس کا دوسرا حکم ہے۔ امام احمد کی تصریحات سے ایسا ہی ظاہر ہوتا ہے اور ہمارے شیخ (ابن تیمیہ) نے بارہا ایسا ہی فتویٰ دیا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت یہ بھی تھی کہ جب کسی قوم کے ساتھ مصالحت کرتے اور ان کے ساتھ آپ کے دوسرے دشمن شرک ہوتے اور معابدہ میں داخل ہو جاتے اور اسی طرح اور دوسرے لوگ بھی اس میں شامل ہوتے تو آپ کے کافر معابدین کے ساتھ جنگ کرنے والے آپ کے ساتھ جنگ کرنے والے تصور کئے جاتے۔ اس وجہ سے آپ نے اہل مکہ پر حملہ کیا تھا۔ اسی وجہ سے شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے بھی مشرقی نصاری سے جنگ کرنے کا فتویٰ دیا تھا، کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کے خلاف جنگ میں تاثریوں کی مالی اور ہتھیاروں سے مدد کی تھی اگرچہ وہ خود نہیں تڑے تھے۔ اسوجہ سے انہیں عمدہ ٹکنی کا مرٹکب مانا گیا اور جب ذمی لوگ باہر کے مشرکین کی مسلمانوں کے خلاف مدد کریں تو کس طرح انہیں عمدہ ٹکن قرار نہ دیا جائے گا۔ (یعنی وہ یقیناً اسلامی ریاست کے باعث ہیں)۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں دشمنوں کی جانب سے قاصد حاضر ہوتے۔ آپ انہیں نہ تکلیف دیتے اور نہ قتل کرتے، اور جب آپ کے پاس میلہ کذاب کے دو قاصد عبد اللہ بن نواجہ اور ابن اہل حاضر ہوئے تو آپ نے دریافت فرمایا کہ تمہارا عقیدہ کیا ہے؟ وہ کہنے لگے جیسا میلہ نے کہا ہے ویسا ہی ہے۔ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اگر قاصدوں کو قتل کرنا جائز ہوتا تو میں تم دونوں کی گروں مار دیتا، چنانچہ آپ کی سنت طیبہ جاری ہو گئی کہ قاصد کو قتل نہ کیا جائے۔ نیز آپ کی عادت طیبہ یہ بھی تھی کہ جب قاصد دین اسلام قبول کر لیتا تو آپ اپنے پاس نہ روکتے تھے بلکہ واپس کر دیتے تھے، جیسا کہ ابو رافع رضی اللہ عنہ نے بتایا کہ قریش نے مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف قاصد بنا کر بھیجا اور جب میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا تو میرے دل میں اسلام کی محبت آگئی۔ میں نے عرض کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں لوٹ کر ان کے پاس نہ جاؤں گا۔ آپ نے فرمایا: میں عمدہ ٹکنی نہیں کروں گا اور قاصدوں کو نہیں روکوں گا۔ تم واپس لوٹ جاؤ۔ وہاں جا کر بھی اسلام کی محبت و رغبت محسوس کرو تو دوبارہ واپس آجائو۔

امام ابو داؤد فرماتے ہیں کہ یہ اس زمانہ میں واقع ہوا جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قریش سے

صلح حدیبیہ کر کھی تھی، جس میں شرط یہ تھی کہ جو مکہ سے مدینہ آئے گا، اسے لوٹانا ہو گا اگرچہ وہ مسلمان ہو چکا ہو، لیکن آج کل یہ صورت نہ ہوگی۔ قاصدوں کو نہ روکنے کی جوبات آپ نے فرمائی، اس میں اشارہ ہے کہ یہ مطلق قاصدوں کے ساتھ خاص ہے لیکن مسلمان ہو کر آنے والوں کو واپس کرنے کی بات شرط پر موقف ہے، اگر شرط نہ ہو تو انہیں واپس نہیں کیا جائے گا، لیکن قاصدوں کا حکم دوسرا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ اگر آپ کے دشمن آپ کے کسی صحابی سے معاهدہ صلح کر لیتے تو آپ اس معاهدہ کو جس سے مسلمانوں کے نقصان کا اندریشہ نہ ہو تو برقرار رکھتے، جیسے کہ حضرت حذیفہ اور ان کے والد نے کفار کے ساتھ معاهدہ کر لیا کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ان کے خلاف جنگ نہ کریں گے، تو آپ نے اسے جاری رہنے دیا، اور فرمایا کہ تم دونوں واپس جاؤ جو محمد کیا ہے، اسے پورا کرو اور ہم کافروں کے مقابلہ میں صرف اللہ تعالیٰ سے مدد چاہتے ہیں۔

قریش نے آپ سے دس سال کے لئے معاهدہ (جنگ بندی) کر لیا اور یہ بھی شرط رکھ دی کہ جو بھی مسلمان ہو کر (مدینہ) جائے اسے واپس کرنا ہو گا اور جو (مدینہ) سے (مکہ) چلا آئے اسے وہ واپس نہ کریں گے۔ مردوں اور عورتوں کے متعلق یہ الفاظ عام تھے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے عورتوں کے متعلق یہ شق منسوخ فرمادی اور صرف مردوں کے حق میں رہنے دی۔ اور اللہ تعالیٰ نے آپ کو اور مومنین کو حکم دیا کہ اگر ان کے پاس کوئی عورت آجائے تو اس کا امتحان لو۔ اگر مومنہ سمجھو تو اسے کفار کی طرف واپس نہ کرو، صرف اس کا مہرو واپس کر دیا جائے۔

آپ نے مسلمانوں کو حکم فرمایا کہ اگر کوئی عورت بھرت کر کے ان کے پاس آجائے تو اسے اس کے مشرک شوہر کے پاس نہ لوٹائیں بلکہ صرف اس کا مہرو واپس کر دیں۔ اس سے یہ حکم معلوم ہوتا ہے کہ شوہر کی ملکیت سے عورت کے نکلنے کی قیمت دی جائے گی اور اس میں مر مثل کے بجائے معین مرکا اعتبار ہو گا۔

اس سے اس بات کا علم ہوتا ہے کہ کفار کے نکاح صحیح ہیں، اور مسلمان عورت کو کفار کی طرف واپس کرنا جائز نہیں ہے اگرچہ اس کی شرط بھی کسی معاهدہ میں لگادی جائے، نیز مسلمان عورت کا کافر مرد سے نکاح جائز نہیں اور یہ کہ مسلمان مرد بھرت کرنے والی عورت سے عدت پوری ہونے کے بعد نکاح کر سکتا ہے اور اس کے مہر کی ادائیگی کرنی ہوگی۔

نیز اس میں واضح دلیل ہے کہ عورت شوہر کی حقیقت سے نکل جاتی ہے اور بھرت سے نکاح فتح ہو۔

جاتا ہے، اور کافر عورت کا نکاح مسلمان مرد سے اور مسلمان عورت کا نکاح کافر مرد سے حرام ہے۔ اور یہ مسائل قرآنی آیات سے ماخوذ ہیں۔ ان میں سے بعض پر علماء کااتفاق ہے اور بعض میں قدرے اختلاف پایا جاتا ہے۔ اور اس کو منسوب جانے والوں کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے، اس لئے کہ شرط مردوں کے ساتھ خاص ہے، عورتیں اس میں داخل نہیں۔ اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان عورتوں کو واپس لوٹانے سے منع فرمایا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مرد کو واپس کرنے کا بھی حکم دیا ہے۔ جس شخص کی عورت مسلمانوں کے پاس آجائے اسے مقررہ مردیا جائے گا۔ پھر یہ فرمایا کہ حکم بندوں کے لئے دیا گیا ہے اور حکمت پر مبنی ہے۔ اور اس کے خلاف کوئی دوسرا حکم آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول نہیں۔ آپ نے جب کفار سے مردوں کو واپس لوٹانے کی شرط پر مصالحت کی تو انہیں جوان کے پاس آئے، اسے لینے سے منع نہیں فرمایا، نہ اسے لوٹنے پر مجبور کیا، نہ اس کا حکم دیا۔ اس طرح آنے والا اگر کافروں میں سے کسی کو قتل کر دیتا یا مال لے لیتا تو آپ اسے ناپسند نہ فرماتے اور کوئی خناست یا تاوان نہ دیتے، کیوں کہ ایسا کرنے والا آپ کے دائرہ اختیار سے باہر ہوتا تھا، اور اس کو آپ نے کسی کام کا حکم بھی نہیں دیا تھا، اور جان و مال کی امان سے متعلق جو معاهدہ صلح آپ نے کیا تھا، اس کا تقاضا صرف یہ تھا کہ ماتحت لوگوں کی ذمہ داری قبول کی جائے جیسا کہ بوجذبہ کے لئے ان کے املاک و اموال کی ذمہ داری آپ نے اٹھائی تھی جو حضرت خالد رضی اللہ عنہ کے ہاتھوں تباہ ہو گئے تھے۔ آپ نے حضرت خالد کے فعل پر ناپسندیدگی اور اس سے براءت کا بھی اظہار کیا تھا۔

چونکہ حضرت خالد نے بطور تاویل ایسا کیا تھا اور بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بوجذبہ کے غزوہ کا حکم فرمایا تھا، اس لئے تاویل و شبہ کی وجہ سے نصف دیت کا تاوان دیا گیا اور انہیں اہل کتاب کے حکم میں رکھا گیا۔ جو ذمہ کی وجہ سے تحفظ کے مستحق ہیں، اسلام کی بنیاد پر نہیں۔ اور صلح کے معاهدہ کا تقاضا یہ نہ تھا کہ ایسے لوگوں کے خلاف مدد کی جائے جن پر قبضہ نہیں ہے۔ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ معاهدین سے اگر ایسے لوگ جنگ کریں جن پر امام کا قبضہ و تسلط نہ ہو، خواہ وہ مسلمان ہی کیوں نہ ہوں تو امام پر ان کو روکنا ضروری نہ ہو گا اور نہ نقصان کا تاوان واجب ہو گا، اور جنگ، مصالح اور سیاست سے متعلق احکام کا بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت سے اخذ کرنا رائے اور قیاس کے مقابلہ میں بہتر ہے۔

اس بنیاد پر اگر مسلمان بادشاہ اور ذمیوں کے مابین معاهدہ ہو تو دوسرے بادشاہ کے لئے جس کے ساتھ

ذمیوں کے معابدہ نہ ہو جائز ہو گا کہ ان پر حملہ کرے، جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے ملکیہ کے نفرانیوں کے بارے میں فتویٰ صادر فرمایا تھا اور ابو بصر کے واقعہ سے استدلال فرمایا تھا۔

اس طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل خبر پر غلبہ اور فتح حاصل کرنے کے بعد ان سے معابدہ کیا کہ وہ جلا و طن ہو جائیں البتہ اپنے اونٹوں پر لاد کر جتنا سامان لے جاسکتے ہوں لے جائیں۔ باقی سوتا چاندی اور ہتھیار آپ کی ملکیت ہوں گے۔

معابدہ صلح کی ایک شرط یہ تھی کہ کوئی چیز نہ چھپائیں، نہ غائب کریں، اگر ایسا کیا تو پھر نہ وہ مسلمانوں کے ذمہ میں رہیں گے، نہ معابدہ صلح قائم رہے گا، لیکن انہوں نے ایک مشک غائب کردی جس میں حی بن اخطب کامل تھا جسے وہ بنو نضیر کی جلا و طن کے وقت اپنے ساتھ خبر لے آیا تھا۔

چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حی بن اخطب کے پیچا سے فرمایا : حی جو مشک بنو نضیر سے لایا تھا، اس کا کیا ہوا؟ وہ کہنے لگا کہ وہ اخراجات اور جنگوں میں ختم ہو گئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا معابدہ کو ابھی دن ہی کتنے ہوئے ہیں۔ اتنا زیادہ کیسے خرچ ہو گیا، حالانکہ حی بنو قرینہ کے ساتھ قتل ہو گیا تھا۔ آخر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے حضرت زبیر کے حوالے کیا تھا اسے محبوس رکھیں۔ انہوں نے اس پر سختی کی تو اس نے ایک ویرانے کی نشاندہی کی، چنانچہ وہاں گئے، ملاش کیا تو مشک مل گئی۔ ان کی اس عمد ٹکنی کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو حقيق کے دونوں بیٹوں کو قتل کرایا۔ ان میں ایک حی بن اخطب کی لڑکی صنیہ کا شوہر تھا، ان کی عورتوں اور بچوں کو غلام بنا لیا، اور ان کے اموال کو تقسیم کر دیا اور خبر سے انہیں نکالنے کا فیصلہ فرمایا۔ اس موقع پر یہودیوں نے کما آپ ہمیں ربِنے وَجْهَنَّمَ اس علاقے سے خوب واقف ہیں، زمین کی کاشت کریں گے، چونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم یا آپ کے صحابہ کے پاس اس قدر آدمی بھی نہ تھے جو یہ ذمہ داری اٹھا سکتے، چنانچہ آپ نے یہ علاقہ اس شرط پر ان کے سپرد کر دیا کہ اس زمین میں جو پیداوار ہوگی اس کا نصف مسلمانوں کو اور نصف انہیں ملے گا۔ اور جب تک آپ چاہیں گے یہ لوگ یہاں آباد رہیں گے۔ بنو قرینہ کی طرح ان کا قتل عام نہ کیا کیوں کہ بنو قرینہ کے تمام لوگ عمد ٹکنی میں شریک تھے، لیکن ان لوگوں کا معاملہ مختلف تھا۔ جن لوگوں نے مشک کو چھپا کر بد عمدی کی تھی، وہ شرط کے خلاف ورزی کی بنا پر قتل کئے گئے تھے، لیکن خبر کے بغیر یہودی چونکہ اس سے واقف نہ تھے اس لئے انہیں سزا نہیں دی گئی۔ یہ ایسے ذی اور معابدہ کی مثال ہے جو بدعمری کام رکھ ہو اور اس میں دوسرے اس کا ساتھ نہ دیں۔

زمین کو نصف پیدا اوار پر دینا مساقات اور مزارععت کے جواز کی دلیل ہے اور اگر کھجور کا درخت ہو پھر بھی اس صورت میں کوئی فرق نہیں پڑتا، کیوں کہ کسی چیز کا جو حکم ہوتا ہے وہی اس کی نظری کا بھی ہوتا ہے۔ اس لئے انگور اور انجر کے درختوں والے علاقہ کا جو حکم ہو گا وہی کھجور والے علاقہ کا بھی ہو گا، دونوں میں کوئی امتیاز نہ ہو گا۔

نیز اس واقعہ سے یہ وضاحت بھی ہو جاتی ہے کہ مالک زمین کی جانب سے بیج دینا بھی ضروری نہیں، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ایک حصہ پر مصالحت کی اور انہیں بیج نہیں دیا تھا اور یہ چیز اتنی قطعیت سے ثابت ہے کہ بعض اہل علم کہتے ہیں کہ اگر زمین پر کام کرنے والے کی طرف سے بیج میا کرنے کی شرط لگادی جائے تو زیادہ مناسب ہو گا۔

جن لوگوں نے بیج کے لئے مالک زمین کی طرف سے ہونے کی شرط لگائی ہے ان کے پاس کوئی دلیل نہیں، صرف انہوں نے مزارععت کو مضاربہ پر قیاس کیا ہے، لیکن یہ بات خود ان کے خلاف ہے، کیونکہ مضاربہ میں اصل پونچی مالک کو واپس مل جاتی ہے، اور پھر مالک اور کام کرنے والے دونوں نفع تقسیم کر لیتے ہیں، اور اگر مزارععت میں اس کی شرط لگادی جائے تو ان کے نزدیک یہ باطل ہو جائے گی، کیونکہ انہوں نے بیج کو راس المال کی جگہ پر نہیں رکھا ہے، بلکہ اس کی حیثیت دیگر سبزیوں کی ہے چنانچہ بیج پانی اور منافع کا حکم رکھتا ہے، کیونکہ کھیتی تھا اسی سے تیار نہیں ہوتی، بلکہ سینچائی اور دوسری محنت ضروری ہوتی ہے، بیج سرتاہے پھر اللہ تعالیٰ اس کے ساتھ دوسرے اجزاء کو ملا کر کھیتی تیار کرتا ہے۔ ان اجزاء میں پانی، ہوا، دھوپ، منی، محنت سب داخل ہیں، اس لئے بیج کا حکم دوسرے اجزاء جیسا ہے، نیز زمین راس المال کی نظری ہے، اور اس کا تقاضا یہ ہے کہ بیج کا شکار ہی کو دینا چاہیے، مالک زمین کو نہیں، مزارع کی وہی حیثیت ہے جو مضاربہ کی ہے۔

اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ مصالحت وقت مقرر کے بغیر بھی کی جاسکتی ہے، بلکہ امام کی صوابید پر ہو گا، اور اس پر کہ کوئی چیز معاملہ کو منسوخ کرنے والی سامنے نہ آجائے لیکن ایسی صورت میں امام آگاہی کے بغیر دشمنوں سے جنگ نہیں کر سکتا، انہیں آگاہی دینی ضروری ہے تاکہ معاملہ کے خاتمه کا سب کو علم ہو جائے۔

اس واقعہ سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ متمم شخص کو سزا دی جاسکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ اس پر قادر ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بلا واسطہ خزانہ کا پتہ بتا دے، لیکن امت کے لئے متمم لوگوں کے حق

میں قانون بنانے کے ارادہ سے مذکورہ صورت پیدا کی گئی، اور رحمت و آسانی کے لئے احکام میں گنجائش کی راہ نکالی گئی۔

اس واقعہ میں قرینہ کے اعتبار کا بھی ثبوت ملتا ہے، کیونکہ آپ نے فرمایا تھا کہ مدت مختصر اور مال زیادہ تھا پھر کسیے خرچ ہو جائے گا۔ اللہ کے نبی سليمان علیہ السلام نے بھی لڑکے کی مال کو متعین کرنے میں یہی صورت اختیار کی تھی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں یہ واقعہ داستان گوئی کے لئے نہیں سنایا تھا، بلکہ اس کا مقصد یہ تھا کہ احکام میں اس سے عبرت اندوں ہوں۔

اسلام میں قسمات کا حکم اور قتل کے مدعا کی قسم کو مقدم کرنے کا دار و مدار بھی ظاہری قرآن پر ہے۔ لعan میں شوہر کی شہادت کے بعد اگر بیوی شہادت سے مکر جائے تو اس کو رجم کرنے کے حکم کی بنیاد بھی اسی پر ہے۔

اس سے سفر کی وصیت کے بارے میں مسلمانوں سے متعلق اہل کتاب کی شہادت بھی ہے، اور یہ کہ میت کے دونوں ولی اگر وصی کی کسی خیانت سے واقف ہو جائیں تو انہیں یہ حق حاصل ہے کہ قسم کھائیں اور مال کو لے لیں۔ اس روشن میں یہ فتوی بھی ہے کہ جس شخص کا مال چوری ہوا ہے وہ اگر کسی مشهور خائن کے ہاتھ میں اپنا کچھ مال دیکھے اور اسے یہ معلوم نہ ہو کہ اس نے کسی دوسرے سے خریدا ہے تو اس کو یہ حق حاصل ہو گا کہ بقیہ مال کی اس کے پاس موجودگی کے لئے قسم کھالے اور کہے کہ وہی چور ہے۔ کیوں کہ ظاہری طور پر ملوث ہونے کا ثبوت موجود ہے۔

اسی کی تغیر قسمات میں مقتول کے اولیاء کا حلف ہے، بلکہ مال کا معاملہ ثابت ہو جاتا ہے، لیکن خون کے لئے ایسا نہیں ہے۔ قرآن و سنت سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے اور جو لوگ شخچ کے مدعا ہیں ان کے پاس کوئی دلیل نہیں، کیونکہ یہ حکم سورہ مائدہ کا ہے، اور وہ آخری زمانہ میں نازل ہوئی تھی، اس کے مطابق صحابہ کرام نے بھی نفعی کے ہیں۔

یہی چیز حضرت یوسف علیہ السلام کے معاملہ میں گواہی دینے والے شخص کے اس استدلال میں بھی ملتی ہے جو اس قیص سے کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کو چونکہ ثابت کے طور پر ذکر کیا ہے، اس لئے اس کی اتباع کی جائے گی۔

آخر کار جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود کو خبر میں قیام کی اجازت مرحمت فرمادی، آپ ہر سال ایک اندازہ کرنے والا وہاں بھیجنے جو پیداوار کا اندازہ کرتا اور معافی کے بعد مسلمانوں کا حصہ الگ کر

رہتا۔ ہاتھ پر تصرف میں وہ آزاد ہوتے اور ایک ہی اندازہ کرنے والا کافی ہوتا تھا۔

اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ سمجھو کر کچھ لوں کی طرح دوسرے کچھ لوں کا بھی اندازہ کیا جاسکتا ہے،

جس سے شرکاء کا حصہ معین ہو جائے، خواہ ابھی یہ نہ پتہ چلے کہ نموکی صلاحیت کس میں ہے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ تقسیم علیحدگی ہے، پیغ نہیں اور اندازہ و تقسیم کرنے والا ایک ہی آدمی

ہو سکتا ہے، اور یہ کہ جس کے ہاتھ میں پھل ہے، وہ اندازہ کے بعد اس میں تصرف کر سکتا ہے، جب کہ

اپنے شریک کے حصہ کا محافظ ہو۔ جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خلافت کا زمانہ آیا تو ان کے لڑکے

حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہ خبر کا مال لینے کے لئے تشریف لے گئے۔ یہودیوں نے انہیں تکلیف دی

اور مکان سے نیچے گرا دیا۔ جس سے ان کا ہاتھ اکھڑ گیا اور انہوں نے مال دینے سے انکار کر دیا۔ اس واقعہ

کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں شام کی طرف جلاوطن کر دیا اور خبر کے علاقہ کو صلح حدیبیہ میں

شریک صحابہ میں تقسیم کر دیا۔

## فصل (۶۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا عقد ذمہ اور جزیہ وصول کرنے کا طریقہ

ہجرت کے آٹھویں سال سورہ براءت کے نازل ہونے سے قبل تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کفار سے جزیہ وصول نہیں کیا تھا۔ جب جزیہ کی آیت نازل ہوئی تو آپ نے مجوہیوں، اہل کتاب سے جزیہ وصول فرمایا، لیکن خیر کے یہودیوں سے کچھ نہیں لیا، چنانچہ بعض لوگوں کو مغالطہ ہوا کہ اہل خیر کے لئے یہ حکم مخصوص ہے، لیکن یہ بات عدم تفقہ کی علامت ہے، کیونکہ آپ نے ان سے آیت جزیہ کے نازل ہونے سے پہلے صلح کر لی تھی۔

پھر اللہ تعالیٰ کا حکم نازل ہوا کہ آپ اہل کتاب سے جنگ کریں یہاں تک کہ وہ جزیہ ادا کریں۔ اس لئے اہل خیر اس میں داخل نہیں ہوئے، کیوں کہ ان سے پرانا معاملہ چلا آ رہا تھا کہ یہ لوگ ایک مقررہ حصہ پر خیر کی زمین پر کام کرتے رہیں گے۔ اس لئے ان سے اس کے سوا اور کچھ مطالبات نہ ہوا اور دوسرے اہل کتاب پر جزیہ لازم کیا گیا، جن کے ساتھ کسی قسم کا معاملہ نہ تھا۔

جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں شام کی طرف جلاوطن کر دیا تو خیر کی زمین کی کاشت وغیرہ کے متعلق سابق معاملہ بھی بدل گیا اور یہود خیر کی حیثیت بھی دوسرے اہل کتاب کی سی ہو گئی۔ بعض حکومتوں کے دور میں جب شریعت و سنت پر عمل کم ہو گیا تھا، بعض لوگوں نے ایک ایسے مکتب کا اکشاف کیا جو بظاہر قائم معلوم ہوتا تھا لیکن جعل سازی سے تیار کیا گیا تھا، جس میں تحریر تھا کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل خیر پر سے جزیہ ساقط کر دیا تھا، اور اس مکتب میں حضرت علی بن ابی طالب، سعد بن معاذ اور صحابہ کی ایک جماعت کی شہادت موجود تھی۔

اسی وجہ سے اس مکتب کو جاہلوں کی ایک جماعت نے صحیح سمجھ لیا اور اس پر عمل کرنے لگے۔ آخر میں اس مکتب کو شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے پاس بھیجا گیا اور ان سے اس کے مطابق عمل کرنے میں مدد چاہی گئی تو انہوں نے اس پر تھوک دیا اور اس کے باطل اور جھوٹے ہونے پر دس دلیلیں پیش کیں:

پہلی دلیل : حضرت سعد خیر کی فتح سے پسلے وفات پاچکے تھے۔

دوسری دلیل : جزیہ کا حکم اس وقت نازل نہیں ہوا تھا۔

تیسرا دلیل : اس مکتب میں بیکار اور سخت زمین کے ساقط کرنے کا ذکر ہے، حالانکہ یہ چیزیں آپ کے زمانہ میں مقرر نہ تھیں بلکہ بعد کے ظالم بادشاہوں نے انہیں مقرر کیا تھا اور بعد تک مقرر رہیں۔

چوتھی دلیل : اس مکتب کا کسی عالم نے ذکر نہیں کیا ہے اور نہ کسی سیرت و حدیث کی کتابوں میں اس کا تذکرہ ہے، اور نہ سلف کے زمانہ کے یہودیوں نے اسے پیش کیا، کیوں کہ انہیں علم تھا کہ وہ لوگ اس کی حقیقت سے باخبر ہیں، لیکن جب سنت کا علم کم ہو گیا تو بعض لوگ تحریف شدہ مکتب کو سامنے لے آئے اور بعض خیانت پسندوں نے ان کی مدد کی مگر اللہ تعالیٰ نے اس خیانت کا پردہ فاش کر دیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلافاء نے اس کے باطل ہونے کو واضح کر دیا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بت پرستوں سے جزیہ وصول نہیں کیا۔ اس وجہ سے کہا گیا ہے کہ مذکورہ لوگوں کے علاوہ باقی کفار سے جزیہ وصول نہیں کیا جا سکتا۔ بعض کا خیال ہے کہ اہل کتاب اور دیگر کفار سے بھی جزیہ وصول کیا جائے گا، اور عرب کے بت پرستوں کے سوا عجم کے بت پرستوں سے بھی جزیہ وصول کیا جائے گا۔ پہلا قول امام شافعی اور ایک روایت کے مطابق امام احمد بھی اس کے موید ہیں۔ دوسرا قول امام ابوحنیفہ کا ہے اور دوسری روایت کے مطابق امام احمد کا ہے۔ دوسرے قول کے حامی کہتے ہیں، آپ نے عرب کے بت پرستوں سے جزیہ وصول نہیں کیا، کیونکہ یہ حکم نازل ہونے سے قبل عرب کے تمام بت پرست اسلام لا چکے تھے اور وہاں کوئی بھی بت نہ رہا تھا اور بت پرست مشرک موجود نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ فتح کم کے بعد آپ نے تبوک میں عیسائیوں کے ساتھ جہاد کیا۔ اگر سرزیں عرب میں مشرکین ہوتے تو اتنی دور جانے کے بجائے مشرکین سے جہاد کرنا زیادہ اولی تھا۔ جو شخص تاریخ غزوہات اسلام سے روشناس ہے وہ بآسانی سمجھ لے گا کہ معاملہ یوں ہی تھا، پس ان سے جزیہ اس لئے نہیں لیا گیا کہ جن سے لینا تھا، ان کا وجود ہی مفہود ہو چکا تھا۔

البتہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو یوں سے جزیہ لیا ہے، یہ صحیح نہیں کہ ان کے پاس کوئی کتاب بھی تھی نہیں اٹھایا گیا ہے۔ آتش پرستوں اور بت پرستوں میں کچھ فرق نہیں، بلکہ بت پرست آتش پرستوں کی نسبت قدرے بہتر ہیں، کیونکہ ان میں دین ابراہیمی کے تمک یک گونہ ظاہر ہوتا ہے اور

آتش پرست حضرت ابراہیم علیہ السلام کے علاویہ دشمن تھے، اور سنت نبویہ سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے جیسا کہ صحیح مسلم میں منقول ہے کہ آپ نے فرمایا : ”جب مشرکین میں سے کسی دشمن سے دوچار ہوتا تو اسے تین باتوں میں سے کسی ایک بات ماننے کی دعوت دو، اگر وہ ان میں سے کسی کا انتخاب کرے تو اسے قبول کرلو۔ ایخ“۔

علاوہ اذیں حضرت مغیرہ نے کسری کے عامل سے بھی فرمایا تھا کہ ”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں حکم دیا کہ ہم تم سے جنگ کریں یہاں تک کہ تم اللہ کی عبادت کرو یا جزیہ ادا کرو“ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی قریش سے فرمایا تھا کہ کیا تم عرب ایک گلمہ کا اقرار کر لو گے؟ کہ جس کی وجہ سے عمجم والے تمہیں جزیہ دیا کریں گے۔ وہ گلمہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا : ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ آپ نے نجراں کے نصاری سے دو ہزار جوڑوں پر مصالحت فرمائی تھی اور یہ کہ وہ لوگ عاریت تیس زرہیں تھیں گھوڑے اور تیس اونٹ اور ہر قسم کے تیس ہتھیار دیں جس کو مسلمان جہاد میں استعمال کریں اور انہیں واپس کریں۔ اس اثناء میں وہ اس تمام سامان کے ضامن بھی ہوں گے اس کے بعد لے ان کی عبادت کا ہیں نہیں گرائی جائیں گی، نہ ان کے پادریوں کو باہر نکالا جائے گا، نہ انہیں اپنا دین چھوڑنے پر مجبور کیا جائے گا، بشرطیکہ وہ کوئی شرارت نہ کریں یا سودہ کھائیں۔ اس عبارت سے ثابت ہوتا ہے کہ شرارت یا سودہ خوری سے ذی کا عمد ثبوت جاتا ہے، اگر یہ عمد مشروط ہو۔

جب حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کو آپ نے یمن کی طرف بھیجا تو حکم دیا کہ ہر بالغ سے ایک درباریا اس کی قیمت کے برابر معافری لے لو (معافری یمن میں کپڑوں کی ایک قسم ہے)۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جزیہ میں جنس یا مقدار کی قید نہیں ہے۔ کپڑے، سوتا، زیورات ہر چیز ہے اور مسلمانوں کی ضروریات کے مطابق اس کی مقدار میں کمی بھی جائز ہے، اور ذی کے حالات کا بھی لحاظ کیا جاسکتا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے خلفائے راشدین نے عرب و عمجم کے جزیہ میں تفریق نہیں فرمائی ہے، بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو کہ ان جو مسیوں سے بھی جزیہ وصول فرمایا ہے جو عرب تھے، کیونکہ عرب اس وقت ایک ایسی قوم تھی جس کے پاس کوئی الہی کتاب نہ تھی اور جماعت اپنی پڑوی قوموں کے دین پر چل رہی تھی، چنانچہ بھریں کے عرب جو مسیوں تھے کیونکہ ان کے پڑوں میں فارس کا علاقہ تھا۔ اور تنوخ و بسرہ اور بنو تغلب عیسائی تھے کیونکہ یہ رو میوں کے پڑوں تھے، اور یمن کے قبائل

یہود یمن کی مجاورت کے باعث یہودی تھے چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر جزیہ کے احکام نافذ فرمائے اور ان کے آباء و اجداد کا انتبار نہیں کیا۔ اس بات کا خیال فرمایا کہ یہ لوگ اہل کتاب کے دین میں کب داخل ہوئے۔

یہ بھی ثابت ہے کہ بعض انصاریوں کی اولاد نے حضرت عیسیٰ کی شریعت کے ذریعہ یہودی مذهب کی منسوخی کے بعد اسے قبول کر لیا تھا۔ ان کے باپ نے انہیں زبردستی اسلام میں داخل کرنا چاہا تو یہ آیت نازل ہوئی :

﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ﴾

دین میں کسی طرح کی زبردستی نہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد گرامی "ہر بالغ سے ایک دینار لینا" اس بات کی دلیل ہے کہ بچوں اور عورتوں سے جزیہ نہ لیا جائے گا۔

اور جس روایت میں « من کل حالم او حالمه » یعنی بالغ مرد و عورت کے الفاظ وارد ہوئے ہیں وہ موصول نہیں بلکہ منقطع ہے اور اس اضافہ کا دیگر راویوں نے ذکر نہیں کیا ہے۔ ممکن ہے بعض راویوں کی تفسیر سے اس کا اضافہ ہو گیا ہو۔

## فصل (۶۶)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بعثت سے وفات تک کفار و  
منافقین کے ساتھ معاملہ کا طریقہ

آغاز نبوت میں اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر جو وحی سیچی، اس میں یہ  
ہدایت تھی :

﴿أَفَرَا يَا شِرِيكَ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾

یعنی اپنے اس رب کے نام سے پڑھئے جو سب کا خالق ہے جو آپ کی نبوت کی شادت تھی۔ پھر  
آپ پر یہ آیت نازل فرمائی

﴿يَتَأَبَّهُ الْمُدْرِرُونَ ۝ فَرَانَدِرُونَ﴾

اے کملی والے اٹھئے اور ڈرائیے۔

جو آپ کی رسالت کا اعلان تھا۔ اس کے بعد پھر آپ کو حکم ملتا ہے کہ اپنے رشتہ داروں کو ڈرائیے  
اور اپنی قوم اور سارے عربوں اور تمام جہاں والوں کو ڈرائیے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بعثت کے  
بعد دس سے کچھ زیادہ برس بغیر جنگ کے تبلیغ و دعوت دین کا کام کرتے رہے اور آپ کو صہبہ و درگذر  
کرنے کا حکم دیا جاتا رہا۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھرت کی اجازت ملی اور قتال و جہاد کی  
بھی اجازت اس طرح ملی جو آپ سے قتال کرے اس سے آپ قتال کریں۔ پھر عمومی طور پر قتال و جہاد کا  
حکم ہوا تاکہ پورا دین اللہ کے لئے ہو جائے۔ اب جہاد کی اجازت کے بعد کفار کی تین نتیجیں ہو گئیں :  
ایک وہ جن سے آپ نے صلح و معاملہ کر لیا تھا۔

دوسرے وہ جن سے جنگ ہوتی رہی۔

تیسرا وہ جن سے جزیہ ادا کرنے کا معاملہ طے ہو گیا۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ کو ہدایت دی گئی کہ مصالحین اور معاهدین سے عمد پورا کیا

جائے اور جو عمد و پیمان توڑ دے، اس سے قتال کیا جائے۔

سورہ براءت میں تینوں قسموں کے متعلق احکامات واضح کر دیئے گئے۔ اس میں اہل کتاب سے متعلق فرمایا گیا کہ ان سے جنگ کی جائے یا پھر وہ جزیہ ادا کریں یا اسلام قبول کریں، اور کفار و منافقین سے جماد کرنے کا حکم دیا گیا، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کفار کے ساتھ تواریخ سے اور منافقین کے ساتھ دلائل سے جماد فرمایا۔ کفار کے معابدوں سے اعلان براءت کرتے ہوئے ان کی تقسیم کر دی۔

ایک قسم کے ساتھ قتل کا حکم دیا۔ یہ وہ لوگ تھے کہ جنہوں نے عمد شکنی کی اور اپنے وعدے پر قائم نہ رہے۔

دوسری قسم وہ تھی جنہوں نے عمد شکنی نہ کی اور ان کے معابدوں کے مطابق وہی تھے۔ آپ نے ان سے جماد نہ فرمایا بلکہ ان کے متعلق معابدوں کی میعاد پوری کرنے کا حکم دیا۔

تیسرا قسم وہ تھی جن کے ساتھ کوئی معابدہ نہ تھا، یا ان کے معابدوں کے مطابق وہی تھے اور انہوں نے آپ کے ساتھ جنگ بھی نہ کی تھی۔ ان کے متعلق یہ حکم ہوا کہ انہیں چار ماہ کی مملت دی جائے۔ جب یہ مدت گزر جائے تو پھر ان سے جنگ کی جائے۔ مندرجہ ذیل آیت میں اس مدت کا ذکر ہے :

﴿فَسِيْحُوْا فِي الْأَرْضِ أَذْيَعَةً أَشْهُرٍ﴾ [التوبۃ: ۲]

زمین میں چار ماہ چلو پھرو۔

ذیل کی آیت میں حرمت والے میمنوں سے بھی مراد ہے :

﴿فَإِذَا أَنْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُونَ﴾ [التوبۃ: ۵]

جب حرمت والے میمنے گزر جائیں۔

ان میمنوں میں پلا دس ذی الحجہ سے شروع ہوتا ہے اور ربیع الآخر کی دس تاریخ کو چار ماہ پورے ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا قول ”مَنْ حَارَ بَعْدَ حِرَمٍ“ میں جو چار میمنوں کا ذکر ہے وہ یہاں مراد نہیں ہے، کیوں کہ ان میں ایک رجب کا ممینہ نہ تھا اور تین ایک ساتھ یعنی ذوالقعدہ، ذوالحجہ اور حرم۔ ان میمنوں میں مشرکین کو چلنے پھرنے کا حکم نہیں دیا گیا تھا، کیونکہ ایک ساتھ نہ ہونے سے ایسا ممکن نہ تھا، اور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو ان میمنوں کے گزرنے کے بعد جنگ کا حکم تھا، چنانچہ عمد شکنی کرنے والوں سے آپ نے جنگ کی اور جن سے معابدہ نہ تھا، انہیں اور جن سے بلا تین مطلق معابدہ تھا۔ انہیں چار میمنے کی مملت دی، عمد پورا کرنے والوں کے بارے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو وفا کا حکم تھا پھر یہ سب

لوگ مسلمان ہو گئے۔ آپ نے اسی طرح ذمیوں پر جزیہ مقرر کیا۔ معاملہ کے اختبار سے اس طرح تین قسم کے لوگ تھے۔ ایک جنگ کرنے والے، دوسرے وہ جن سے معایبہ تھا، اور تیسرا وہ جو ذمی تھے۔ اس طرح تمام اہل زمین تین قسموں میں بٹ گئے۔ ایک مسلمان جن کا آپ پر ایمان تھا۔ دوسرے مصالحین جنہیں آپ سے کوئی خوف نہ تھا۔ تیسرا محاربین جنہیں آپ کی طرف سے ڈر لگا رہتا تھا۔

منافقین کے متعلق آپ کا طریق کاریہ تھا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو ظاہر اعمال کو قبول کرنے اور باطن کے حالات اللہ کے سپرد کرنے کا حکم دیا، اور اس بات کا حکم دیا کہ ان سے علم اور دلیل کی روشنی میں مناظرہ کیا جائے اور ان سے اعراض اور رخنی برتنے کا حکم ہوا اور اچھے انداز سے انہیں سمجھانے کا حکم ہوا اور ان کا جنازہ پڑھنے اور ان کی قبروں پر کھڑے ہونے سے منع فرمادیا اور یہ ارشاد ہوا کہ : اگر ان کے لئے بخشش طلب کریں پھر بھی اللہ تعالیٰ انہیں ہرگز نہ بخشدے گا۔

## فصل (۶۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا صحابہ کرام کے ساتھ معاملہ کا طریقہ

اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا کہ اپنے آپ کو ان لوگوں کے ہمراہ رکھئے جو اپنے پروردگار کو صبح و شام یاد کرتے ہیں اور اس کی رضا چاہتے ہیں۔ مزید حکم ہوتا ہے کہ ان سے آپ کی نگاہ نہ ہے۔ انہیں معاف کریں۔ ان کے لئے بخشش طلب کریں اور مشورہ لیتے رہیں اور ان کے حق میں دعا کرتے رہیں۔ دوسری طرف یہ بھی حکم ہوتا ہے ان میں سے جو نافرمانی کرے اور جہاد سے پیچھے رہ جائے، اس کو چھوڑ دیں، یہاں تک کہ وہ توبہ کر لے اور آپ کی اطاعت کرے جیسا کہ آپ نے تین پیچھے رہنے والوں سے علیحدگی اختیار کی تھی۔

نیز آپ کو یہ بھی حکم تھا کہ شرافاء اور دوسروں پر یکساں حد جاری فرمائیں، آپ کو یہ بھی ہدایت تھی کہ بروں اور جاہلوں سے خوش اسلوبی کے ساتھ معاملہ کیا جائے۔ برائی کا احسان سے، جہالت کا حلم سے، ظلم کا عفو و درگذر سے، قطع رحمی کا صدر رحمی سے بدل دیں۔ ایسے برتاو اور معاملہ سے دشمن بھی مغلص دوست بن جائیں گے۔

جنات و شیاطین سے بچنے کے لئے آپ کو استعاذه کا حکم دیا گیا اور ان تمام اخلاق حسنہ کا ذکر سورہ اعراف، مومنین، حم سجدہ کے تین مقالات پر آیا ہے۔ اس لئے کہ حاکم کا رعایا کے ساتھ تین قسم کا معاملہ ہوتا ہے۔ ان کے اوپر اس کالازی حق ہوتا ہے، اور حاکم انہیں حکم دیتا ہے۔ ایسی صورت میں کوتاہی یا زیادتی کا بھی امکان ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے یہ حکم دیا کہ اپنے حق کو لینے میں آپ ان کی سولت کا خیال رکھیں اور اس کا نام عفو ہے۔ اسی طرح آپ کو حکم تھا کہ انہیں معروف کا حکم دیں اور ایسی باتوں کا جنہیں عقول سلیمہ اور فطرت مستقیمہ جانتی ہو۔ اسی طرح اپنے حکم میں آپ بختی بھی نہ کریں، آپ کو یہ بھی حکم تھا کہ ان کی جہالت کے مقابلہ میں اعراض و بے توجی سے کام لیں۔

یہ ہے روئے زمین پر نہنے والے جنوں، انسانوں، مومنوں، کافروں کے ساتھ آپ کی سیرت طیبہ اور معاملہ حسنہ کا خاکہ۔

## فصل (۲۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے غزوات کا بیان

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کا پہلا لٹکر بھرت کے ساتویں ماہ رمضان کے مینے میں روانہ فرمایا، جس کا پرچم حضرت حمزہ بن عبدالمطلب کو دیا تھا۔ آپ نے مهاجرین میں سے تیس صحابہ کو شام سے آنے والے قریش کے قافلے کے مقابلہ میں ارسال کیا، جس میں ابو جمل تین سو آدمیوں کے ہمراہ آ رہا تھا، جب دونوں فریقین آئنے سامنے ہوئے تو مجبدی بن عمرو جھنی نے جو دونوں فریق کا حلیف تھا، کوشش کر کے پنج بچاؤ کیا اور جنگ نہ ہوئی۔

پھر بھرت کے آٹھویں ماہ شوال کے آخر میں عبیدہ بن حارث کی سرکردگی میں ایک چھوٹا سا لٹکر وادی رانغ کی طرف روانہ کیا، جس میں صرف مهاجرین سائھ کی تعداد میں شریک تھے، اور ابوسفیان سے وادی رانغ میں مقابلہ ہوا جس کے ہمراہ دو سو آدمی تھے۔ اس جنگ میں تیر اندازی ہوئی، تکوارنہ چلی، نہ باقاعدہ جنگ ہوئی۔ اسے صرف نہ بھیڑ سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ حضرت سعد بن ابی وقار اس وہاں موجود تھے۔ اللہ کے راستے میں انہوں نے سب سے پہلے تیر مارا۔ ابن اسحاق نے اس کو حضرت حمزہ کے لٹکر سے پہلے ذکر کیا ہے۔

پھر بھرت کے نویں ماہ آپ نے بیس سواروں کو حضرت سعد بن ابی وقار کی قیادت میں حرار کی طرف بھیجا۔ اس کا مقصد قریش کا ایک قافلہ تھا، جب یہ لوگ وہاں پہنچے تو معلوم ہوا کہ یہ قافلہ جا چکا ہے۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بفس نفس غزوہ ابواء میں شریک ہوئے۔ یہ پہلا غزوہ جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم شریک ہوئے۔ آپ صرف مهاجرین کے ساتھ نکلے۔ قریش کے ایک قافلہ کی تلاش تھی لیکن مزاحمت کی نوبت نہ آئی۔ پھر آپ اسی سال ماہ ربیع الاول میں دو سو صحابہ کو لے کر ابواطک کی طرف غزوہ میں نکلے، قریش کا ایک قافلہ مقصود تھا لیکن مزاحمت کے بغیر ہی واپس آگئے۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بھرت کے تیرھویں ماہ کرز بن جابر کے تعاقب میں نکلے۔ جس نے مدینہ

میں مویشیوں پر ڈاکہ ڈالا تھا۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم بدر کی جانب وادی سفوان پہنچے تو وہ نجع کر نکل چکا تھا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت کے سولہویں ماہ ڈیڑھ سو مہاجرین کے ساتھ قریش کے ایک قافلہ سے معارضت کے لئے نکلے جو شام کی طرف جا رہا تھا۔ جب آپ حضرات ذوالعشیرہ پہنچے تو معلوم ہوا کہ قافلہ گذر گیا ہے۔ یہی قافلہ جب شام سے واپس آنے لگا تو پھر آپ اس کے طلب میں نکلے اور بدر کا واقعہ وغزوہ پیش آیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت کے سترہویں ماہ ربیع میں عبد اللہ بن مجش اسدی کو وادی نخد کی طرف بارہ آدمیوں کے ہمراہ ارسال کیا۔ دو دو آدمی ایک ایک اوٹ پر سوار ہوتے تھے۔ چنانچہ قریش کے ایک قافلہ سے جنگ کے لئے وادی نخد میں پہنچ گئے۔ راستے میں سعد بن ابی وقاص اور عتبہ بن غزوان کی سواری کا اوٹ گم ہو گیا اور وہ اس کی تلاش میں پیچھے رہ گئے اور عبد اللہ بن مجش دور نکل گئے۔ جب اسلامی لشکر وادی نخد میں داخل ہوا تو قریش کا قافلہ ان کے پاس سے گذر رہا۔ مسلمانوں نے سوچا کہ آج رب کی آخری تاریخ ہے اور اگر ہم انہیں چھوڑ دیں گے تو حرم میں داخل ہو جائیں گے۔ آخر میں مسلمانوں نے حملہ کافی مل کیا۔ کسی نے عمرو بن حضری کو تیر مارا اور وہ قتل ہو گیا اور عثمان و حکم کو گرفتار کر لیا گیا اور نو فل بھاگ گیا۔ یہ لوگ قافلہ کا سامان اور قیدی لے کر حاضر خدمت ہوئے اور خس نکال کر الگ کر لیا۔ اسلام میں یہ پہلا خس اور پہلا قتل اور پہلے دونوں قیدی تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس فعل سے ناراضی اور بیزاری کا اعلان کیا۔ قریش اس واقعہ سے بھڑک اٹھے اور انہیں موقع ہاتھ لگ گیا، چنانچہ وہ کہنے لگے، محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے شرحرام میں قتل کو جائز قرار دیا اور مسلمانوں پر بھی اس واقعہ کا سخت اثر ہوا۔ آخر کار اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی :

﴿يَسْتَأْتِنُوكُمْ عَنِ الْأَشْهَرِ الْحَرَامِ﴾ [آل بقرة: ۲۱۷]

لوگ آپ سے حرمت والے ممینہ میں جنگ سے متعلق سوال کرتے ہیں۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ یہ وہ بات ہے جس کو تم نے منکر سمجھا، یہ اگرچہ برائی ہے لیکن کافروں نے اللہ کا کفر کیا، اس کی راہ سے اور اس کے گھر سے روکا، اور اس کے اہل مسلمانوں کو وہاں سے نکال دیا۔ نیز جس شرک پر تم قائم ہو اور جو جو تمہاری طرف سے فتنے پا کے گئے، یہ ساری باتیں شر

حرام میں قاتل سے بھی زیادہ بری اور تکمین ہیں۔

اکثر مفسرین نے اس آیت میں فتنہ کی تغیر شرک سے کی ہے اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ وہ ایسا شرک ہے جس کی طرف دعوت دی جاتی ہے اور جو اسے نہ مانے اسے سزا دی جاتی ہے، اس لئے جنم میں ان سے کہا جائے گا :

﴿ذُوْقُواْ فِتْنَتِكُمْ﴾ [الذاريات: ١٤]

اپنے فتنہ کا مزہ چکھو۔

حضرت ابن عباس کا قول ہے کہ اس آیت میں فتنہ سے مکذب مراد ہے اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ اپنے فتنہ کا انعام چکھو، جیسا کہ دوسری آیت میں فرمایا کہ :

﴿ذُوْقُواْ مَا كُثُّمْ تَكْسِبُونَ﴾ [الزمر: ٢٤]

اپنی کمائی کا مزہ چکھو۔

اس سے اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے :

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾ [البروج: ١٠]

پیشک وہ لوگ جنوں نے فتنہ میں ڈالا مومن مadroں اور مومن عورتوں کو۔

اس آیت میں فتنہ کی تفسیر مومنوں کو آگ میں جلانے سے کی گئی ہے لیکن یہ لفظ اس سے زیادہ عام ہے، اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ انسوں نے مومنوں کو ان کے دین کے سلسلہ میں فتنہ میں ڈالنے کے لئے عذاب میں بھلا کیا اور قرآن کی جن آئیتوں میں فتنہ کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کی گئی ہے۔ جیسے ارشاد باری ہے :

﴿وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِعَصْبِ﴾ [الأنعام: ٥٣]

ہم نے بعضوں کو بعض کے ذریعہ سے آزمایا ہے۔

﴿إِنِّي إِلَّا فِتَنَكَ﴾ [الأعراف: ١٥٥]

یہ سب تیری آزمائش ہے۔

اس سے نعمتوں اور مصیبتوں کے ذریعہ بندوں کی آزمائش مراد ہے۔ یہ فتنہ کا ایک رنگ ہے، اور مشرکین کا فتنہ اس سے مختلف ہے اور اسی طرح مومن کامال و اولاد کے بارے میں فتنہ ایک اور چیز ہے۔ مسلمانوں کے درمیان جو فتنہ ہوا جیسے جنگ جمل اور جنگ صفين ان میں اس کا رنگ بھی مختلف ہے،

ایسے فتنے کے بارے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حکم یہ ہے کہ دونوں فرقے سے علیحدہ رہا جائے۔  
کبھی فتنہ سے مراد گناہ بھی ہوتا ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان کہ :

﴿أَلَا فِي أَفْتَنَةٍ سَكُونٌ﴾ [التوبۃ: ۴۹]

خبردار یہ لوگ فتنہ میں گرپڑے۔

یعنی یہ لوگ نفاق کے فتنہ میں پڑ گئے اور روی عورتوں کے فتنہ کے مقابلہ میں اسے اختیار کر لیا۔  
حاصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے دوستوں اور دشمنوں کے درمیان منصفانہ فیصلہ کیا ہے، اور اپنے  
محبوب بندوں کو تنیبہ کی کہ ان سے غلطی سرزد ہوئی۔ لیکن چوں کہ انہوں نے تاویل کی تھی، اس لئے  
ان سے ہو تغیری ہوئی ہے، اسے توحید فرمانتہاری اور بھرت کے صدر میں معاف کر دیا جائے گا۔

## فصل (۶۹)

### غزوہ بدر کا عظیم اور تاریخی معرکہ

ہجرت کے دوسرے سال ماہ رمضان میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اطلاع ملی کہ شام سے قریش کا ایک قافلہ ابوسفیان کی سرکردگی میں آ رہا ہے، تو آپ نے لوگوں سے نکلنے کا مطابق کیا اور اس کے لئے زیادہ اہتمام نہیں کیا، بلکہ جلدی میں تمیں سوتیرہ سے کچھ زائد صحابہ کرام کے ساتھ نکلے، جن کے پاس صرف دو گھوڑے اور ستر اونٹ تھے، اور لوگ باری باری ان پر سوار ہوتے تھے۔

ادھر ابوسفیان کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کی اطلاع مل چکی تھی اور اس نے قافلہ کے تحفظ کے لئے مکہ اطلاع بھیجوادی۔ جب اہل مکہ کو اطلاع مل تو حسب ارشاد باری تعالیٰ :

**﴿بَطِّرَأَوْرَثَأَهْلَسَيْدُونَكَعْنَسَيِّيلِاللَّهِ﴾** [الأنفال: ۴۷]

اتراتے ہوئے اور لوگوں کو دکھانے کے لئے اور اللہ کی راہ سے روکتے ہوئے۔

اللہ تعالیٰ نے دونوں فریق کو بغیر سابقہ تیاری و وعدہ کے جمع کر دا چنانچہ ارشاد ہے کہ :

**﴿وَلَوْتَوَاعْكَدْنَا لَاخْتَلَفْتَمْ فِي الْمِيعَدِ﴾** [الأنفال: ۴۲]

اگر تم با ہم وعدہ کرتے تو وقت میں اختلاف کریں گے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو قریش کی آمد کی اطلاع ہوئی تو آپ نے صحابہ سے مشورہ فرمایا تو مجاہرین نے اس موقع پر لاٹن تھیں ن نقطہ نظر پیش کیا، پھر درسری اور تیسری مرتبہ بھی استفسار پر انہوں نے غیر معمولی ایشارہ و قربانی پیش کرنے کا یقین دلایا۔ اس پر انصار بھی گئے کہ روئے خن ہماری طرف ہے۔ چنانچہ حضرت سعد بن معاز نے جلدی سے آگے بڑھ کر انصار کے موقف کی وضاحت ان الفاظ میں کی :

اے اللہ کے رسول: آپ کا روئے خن ہماری طرف ہے۔ قسم ہے اس ذات پاک کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے اگر آپ حکم فرمائیں گے تو ہم اپنے گھوڑے سند رمیں ڈال دیں گے۔ اگر آپ صلی

اللہ علیہ وسلم برک غاد تک ہمیں جانے کا حکم فرمائیں گے تو ہم ضرور وہاں تک جائیں گے۔

اسی طرح حضرت مقداد نے فرمایا کہ ہم آپ کو حضرت موسیٰ کی قوم بنی اسرائیل کی طرح جواب نہ دیں گے بلکہ آپ کے دامیں باسیں اور آگے پیچھے ہو کر دشمنوں سے جنگ کریں گے۔

صحابہ کرام کا یہ جواب سن کر بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم بے حد خوش ہوئے اور فرمایا کہ چلو خوشخبری حاصل کرو۔ مجھ سے اللہ تعالیٰ نے دو جماعتوں میں سے ایک کا وعدہ فرمایا ہے اور میں کافروں کی جائے ہلاکت دیکھے چکا ہوں۔

دوسری طرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم برادر پیش قدی کرتے چلے آ رہے تھے یہاں تک کہ بدر کے قریب پہنچ گئے اور مشرکین کے دستے بھی سامنے آگئے تو اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے بارگاہ خداوندی میں دونوں ہاتھ اٹھا کر دعا شروع کی اور اللہ تعالیٰ سے مدد و نصرت طلب فرمائی اور تمام مسلمانوں نے بھی تضرع و زاری کے ساتھ مدد چاہی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے آپ کی طرف وحی بھیجی کہ : میں آپ کو ایک ہزار فرشتوں سے مدد بھیج رہا ہوں جو یہے بعد دیگرے پہنچیں گے۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس آیت میں ایک ہزار فرشتوں کے اتنے کا ذکر ہے اور سورہ آل عمران میں تین ہزار اور پانچ ہزار فرشتوں کے اتنے کا ذکر ہے تو اس کے دو جواب دیئے گئے ہیں۔ ایک یہ کہ دوسری آیت کا تعلق جنگ احمد سے ہے اور اس میں ایک لگائی گئی شرط ہے جس کے نتیجے سے امداد کا وعدہ بھی پورا نہ ہوا۔

دوسرے جواب یہ ہے کہ اس کا بھی تعلق غزوہ بدر سے ہے اور آیت کا سیاق اس کی دلیل ہے۔ سورہ آل عمران کی آیت ۱۳۲ سے ۱۳۵ تک میں بھی مذکور ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ مسلمانوں کی دعاء پر پسلے ایک ہزار فرشتوں سے مدد ہوئی، پھر تین ہزار کے ذریعہ اور پھر پانچ ہزار کے ذریعہ، اس طرح مختلف مراحل پر امداد کا اثر خوشنگوار ہوا اور مومنوں کو ڈھارس ملتی رہی۔

پہلے فریض کا کہنا ہے کہ واقعہ غزوہ احمد کے سیاق کا ہے اور بدر کا ذکر درمیان میں آیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے بدر کا دلیل پر اپنی نعمت یاد دلائی ہے، پھر احمد کے قصہ کو بیان کیا ہے، اور بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ﴿يَكْفِيكُمْ﴾ فرمایا ہے، پھر یہ وعدہ فرمایا ہے اور اگر مسلمانیں صبر اور تقوی اختیار کریں گے تو اللہ تعالیٰ پانچ ہزار فرشتوں سے ان کی مدد فرمائے گا۔

اس طرح یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قول ہے اور بدر میں جس امداد کا ذکر ہے وہ اللہ تعالیٰ کا

قول ہے۔ اس میں پانچ ہزار کا ذکر ہے اور بدر کی امداد ایک ہزار سے ہوئی تھی۔ پہلی امداد مشروط تھی اور دوسری مطلق۔

سورہ آل عمران میں احمد کا واقعہ کامل مذکور ہوا ہے اور بدر کا ذکر درمیان میں آگیا ہے، اور سورہ انفال میں بدر کے واقعہ کا مکمل ذکر ہوا ہے۔ اس طرح آل عمران اور انفال دونوں سورتوں کا سیاق مختلف ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ﴿ وَيَا أَيُّوبُ كُمْ مِنْ فُورَهُمْ هَذَا ﴾ سے اس کی وضاحت ہوتی ہے۔ حضرت مجاهد فرماتے ہیں کہ یہ احمد کا دن ہے اور اس سے یہ لازم آتا ہے کہ مذکورہ امداد اسی دن ہوئی تھی۔ اس لئے یہ کہنا صحیح نہ ہو گا کہ اس تعداد کے ساتھ بدر کے دن امداد ہوئی تھی اور فوری طور پر آنے کا تعلق احمد کے دن سے ہے۔

جب قریش جنگ کا پختہ ارادہ کر کے نکلے تھے تو انہیں اپنے اور بنی کنانہ کے درمیان دشمنی کا خیال ہوا، چنانچہ ابلیس سرaque بن مالک کی شغل میں ان کے پاس آیا۔ سرaque بنی کنانہ کا ایک بڑا سردار تھا، کہنے لگا آج تم پر کوئی غالب نہیں ہو سکتا۔ میں تمہارے ہمراہ رہوں گا مگر بنی کنانہ تمہیں کچھ بھی ایذا نہ دے سکیں۔ وہ اس وعدہ پر نکل پڑے اور جب لڑائی شروع ہوئی اور شیطان نے اللہ تعالیٰ کا لشکر دیکھا جو آسمان سے نازل ہوا تھا تو وہ ایڑیوں کے مل وہاں سے فرار ہو گیا۔

قریش کہنے لگے، ارے سرaque، کہاں چلے، کیا تم نے یہ نہ کہا تھا کہ میں تمہارے ساتھ رہوں گا اور مفارقت اختیار نہ کروں گا، تو ابلیس نے جواب دیا، میں وہ (مخلوق) دیکھ رہا ہوں جو تم نہیں دیکھ رہے ہو۔ میں اللہ سے ڈرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ کا عذاب سخت ہے۔ ابلیس نے جب یہ کہا کہ میں وہ دیکھتا ہوں جو تم نہیں دیکھتے تو صحیح کہا۔ لیکن جب یہ کہا، میں اللہ سے ڈرتا ہوں تو جھوٹ بولا۔ ایک قول کے مطابق اسے اندریشہ ہوا کہ کہیں وہ بھی ان کے ہمراہ ہلاک نہ کر دیا جائے اور ظاہری معنی سے یہی معلوم ہوتے ہیں۔

جب منافقین نے یہ دیکھا کہ اللہ کی جماعت تھوڑی اور اس کے دشمنوں کی تعداد زیادہ ہے تو انہیں یہ گمان ہوا کہ فتح کا دار و مدار کثرت پر ہے۔ اس لئے وہ کہنے لگے کہ ”مسلمانوں کو ان کے مذہب نے دھوکہ میں ڈال دیا ہے۔“ لیکن اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ فتح کا دار و مدار توکل پر ہے، کثرت تعداد پر نہیں، اور یہ کہ اللہ غالب اور حکمت والا ہے۔ حقدار خواہ وہ کمزور ہو، وہ اس کی مدد کرتا ہے۔

جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم شوال کے مہینہ میں غزوہ بدر اور اس کے قیدیوں کے معاملات سے فارغ ہوئے تو پھر آپ نفس نہیں سات دن کے بعد غزوہ بنی سلیم کے لئے روانہ ہوئے۔ ”الکدر“ نامی

چشمہ کے پاس تین دن قیام فرمائروں اپس آگئے اور کسی لڑائی کی نوبت نہ آئی۔

### غزوہ سویق :

جب مشرکین کا گروہ ذیل و رسو اور غمزہ حالت میں واپس گیا تو ابو سفیان نے نذر مانی کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) سے جنگ کئے بغیر سر پر پانی نہ ڈالوں گا۔ چنانچہ دوسواروں کے ہمراہ تکل کر مدینہ کے ایک علاقہ میں سلام بن شکم کے یہاں مقیم ہوا۔ اس نے اسے شراب پلائی اور اس خبر کو لوگوں سے پوشیدہ رکھا۔ جب صحیح ہوئی تو اس نے کھجور کے چند درخت کاٹ ڈالے۔ ایک انصاری اور ایک ان کے حلیف کو قتل کر دیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس کی اطلاع ہوئی تو اس کی تلاش میں تشریف لے گئے، لیکن وہ بھاگ چکا تھا۔ زاد راہ کی کثرت کے باعث کفار نے کافی مقدار میں ستون پھینک دیئے، تاکہ کچھ بوجھ کم ہو جائے، چنانچہ مسلمانوں نے وہ ستواٹھا لئے۔ اس طرح اس غزوہ کا نام ہی غزوہ سویق پڑ گیا۔ یہ واقعہ غزوہ بد ر کے دو ماہ بعد پیش آیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بحد کے علاقہ میں غطفان کے غزوہ کے لئے نکلے اور ماہ صفر میں بھرت کے تیرے سال پورا مدینہ وہیں قیام فرمایا اور بغیر جنگ کئے واپس لوٹ آئے۔

ماہ ربیع الاول میں مدینہ ہی میں مقیم رہے پھر قریش کے ارادہ سے حجاز کے ایک علاقے نجران کی طرف تشریف لے گئے۔ یہاں پر کوئی جنگ نہیں ہوئی۔ ربیع الثانی اور جمادی الاول کے دو ماہ وہاں قیام کر کے واپس لوٹ آئے۔

پھر غزوہ نبی تینقاع پیش آیا اور کعب بن اشرف قتل کیا گیا۔ اس کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہودیوں کی عمد شکنی اور اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ جنگ آزمائی کی وجہ سے ان کے قتل کی اجازت عطا فرمائی۔

### غزوہ احد :

جب بدر ایمان قریش ایک ایک کر کے بد ر میں سوت کے گھاٹ اتارے گئے اور سرداری ابوسفیان بن حرب کے حصہ میں آئی تو اس نے عربوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف اسکانا اور جمع کرنا شروع کیا اور بڑے ساز و سامان سے مدینہ کا رخ کیا اور احد پہاڑی کے دامن میں ڈیرہ ڈالا اور احد کا مشہور معزز کہ پیش آیا۔

اس روز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاد میں شرک ہونے والے جوانوں کا جائزہ لیا جن میں کچھ ایسے بھی نوجوان حاضر تھے جنہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کم عمر خیال فرمائے کرونا دیا۔ ان میں عبد اللہ بن عمر، اسامہ بن زید، زید بن ثابت، عربہ بن اوس تھے، اور جنہیں قدرے تو انہا تصور فرمایا، انہیں اجازت مرحمت فرمادی۔ ان میں سروین جنبد، رافع بن خدچ، جن کی عمر سو پندرہ سال تھیں۔

ایک قول یہ ہے کہ جس کی عمر پندرہ سال کی تھی، اسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اجازت دے دی اور جس کی عمر اس سے کم تھی، اسے واپس کر دیا کیونکہ وہ سن بلوغ کو نہیں پہنچ تھے۔

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ نے عمر کے بجائے طاقت کا اعتبار فرمایا تھا۔ بالغ ہونے یا نہ ہونے کا اعتبار نہیں کیا تھا، چنانچہ اس کی دلیل میں حضرت ابن عمر کے یہ الفاظ پیش کرتے ہیں کہ : جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ میں طاقت دیکھی تو اجازت دے دی۔ پھر علامہ ابن قیم نے حضرت امیرم کے واقعہ کا ذکر کیا ہے جو احادیث کے دن سلمان ہوئے تھے اور اسی دن شہید ہو گئے۔

پھر پہاڑ پر ابوسفیان نے چڑھ کر آواز دی، کیا تم میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہے؟ آپ نے فرمایا کچھ جواب نہ دو، پھر کہنے لگا، کیا تم میں ابن الی تھا فہمے ہے، پھر آپ نے جواب سے منع فرمادیا، پھر پوچھا کیا تم میں عمر بن خطاب ہے، پھر بھی کسی نے جواب نہ دیا تو وہ شرکیں سے پکار کرنے لگا۔ ان سب کا کام تمام ہو گیا۔ اگر یہ زندہ ہوتے تو ضرور جواب دیتے۔ اب حضرت عمر سے نہ رہا گیا اور چلا اٹھے، اور دشمن خدا، ہم سب زندہ ہیں اور اللہ تعالیٰ نے تجھے ذلیل و خوار کرنے کے لئے باقی رکھا ہے۔

اس کے بعد ابوسفیان نے کہا، "اعل جبل" جبل کی جے۔ اس پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ سے فرمایا جواب کیوں نہیں دیتے؟ کہنے لگے کیا کہیں؟ فرمایا، کو (الله اعلیٰ و اجل) اللہ سب سے اوپھا اور بڑا ہے۔ ابوسفیان نے کہا "اللہ العزی و لا عزی لکم" ہمارا حامی عزی بت ہے، تمہارے پاس کوئی عزی نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تلقین کی کہ کو : "اللہ مولانا ولا مولی لکم"۔ اللہ ہمارا مدگار اور تمہارا کوئی مدگار نہیں۔ ابوسفیان نے کہا، آج کا دن بدر کے دن کا بدله ہے اور جنگ برابر کی ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا، برابر کیسے؟ ہمارے مقتول جنت میں ہیں اور تمہارے جہنم میں۔

اس کے بعد ابوسفیان نے کہا کہ بعض مقتولین کی بیت تھیں بگزی ہوئی ملے گی، میں نے اس کا حکم نہیں دیا تھا لیکن ایسا ہونے پر مجھے کوئی دکھ بھی نہیں ہے۔

## فصل (۷۰)

### غزوہ احمد سے مستبط احکام و مسائل

اس غزوہ سے یہ معلوم ہوا کہ جب جماد کا آغاز ہو جائے اور اسلحہ پن لیا جائے تو دشمن سے جگ کئے بغیر واپس نہ ہونا چاہئے۔

دوسرے یہ کہ دشمن جب ملک میں داخل ہو جائے تو نکلا جائز نہیں۔

تیسرا یہ کہ جو بچے نابالغ ہوں اور جنگ کی طاقت نہ رکھتے ہوں، انہیں واپس کر دیا جائے۔

چوتھے یہ کہ عورتوں کو لے کر جماد کیا جاسکتا ہے جیسا کہ حضرت انس ابن نفروغیرہ نے کیا۔ اس طرح عورتیں جماد میں شریک ہو سکتی ہیں اور ان سے مددی جاسکتی ہے۔

پانچویں یہ کہ اگر امام زخمی ہو جائے تو وہ بیٹھ کر نماز پڑھائے اور اس کے پیچے سب بیٹھ کر نماز پڑھیں۔

چھٹے یہ کہ شہادت کی دعا کرنا اور اس کی تمنا کا اظہار کرنا منوع نہیں؛ جیسا کہ ابن حثیں نے کیا تھا۔ ساتویں یہ کہ اگر کوئی مسلمان خود کشی کرے تو وہ جہنمی ہو گا، جیسا کہ قرمان کے متعلق بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

آٹھویں یہ کہ شہید کو غسل نہ دیا جائے اور نہ اس کی نماز جنازہ پڑھائی جائے اور جو کپڑے پہنے ہو اس کے علاوہ دوسرے کپڑوں میں اسے کفن بھی نہ پہنایا جائے۔ ہاں اگر اس کے کپڑے دشمن اتارے تو دوسرا کفن دیا جاسکتا ہے۔ شہید کو اپنے ہی کپڑوں میں دفن کرنا مستحب ہے یا واجب، اس میں اختلاف ہے، مگر راجح قول یہ ہے کہ واجب ہے۔

نویں یہ کہ اگر حالت جنابت میں شہید ہو جائے تو غسل دیا جائے جیسا کہ ملائکہ نے حضرت حنبلہ کو غسل دیا تھا۔

دسویں یہ کہ شہداء کو میدان جنگ ہی میں دفن کیا جائے، کیونکہ آپ نے صحابہ کو واپس میدان جنگ

میں لا کر دفن کرنے کا حکم دیا تھا۔

گیارہویں یہ کہ ایک قبر میں دو یا تین شدائد کو دفن کیا جاسکتا ہے۔

باز ہویں یہ کہ اگر کوئی مسلمان غلطی سے کسی مسلمان کو کافر سمجھ کر قتل کر دے تو امام پر بیت المال سے دست دنیا واجب ہے، کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت خدیفہ کے والد کی دست دنی چاہی تو حضرت خدیفہ نے دست لینے سے احتراز کیا اور اسے مسلمانوں پر صدقہ کر دیا۔

تیرہویں یہ کہ مخدور شخص بھی جماو میں شریک ہو سکتا ہے جیسا کہ آپ نے ایک لئکڑے صحابی کو اجازت دے دی تھی۔

غزوہ احمد میں جو حکمیت پوشیدہ ہیں، ان پر اللہ تعالیٰ نے سورہ آل عمران کی آیتوں میں جو ﴿وَإِذْ عَذَّبَتْ مِنْ أَهْلِكَ﴾ سے شروع ہو کر آیت ۲۰ پر ختم ہوتی ہیں، روشنی ڈالی ہے۔

سب سے بڑی حکمت یہ تھی کہ مسلمانوں کو معصیت، بزولی اور اختلاف کے انجام بد سے آگاہ کیا گیا اور بتایا کہ جو رسوائی انہیں ہوئی، وہ اسی وجہ سے تھی تاکہ اس کے اسباب سے اجتناب کریں۔

اللہ تعالیٰ کی مشیت یہ ہے کہ رسول اور ان کے متبوعین کبھی فتحیاب ہوں اور کبھی نکست سے دوچار۔ لیکن بالآخر فتح ان کی ہوگی، کیوں کہ اگر ہمیشہ فتح ان کی ہو تو پھر آزمائش اور سبق آموزی کا مقصد پورا نہ ہو گا، چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ :

﴿مَا كَانَ اللَّهُ يِلَيْدَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا آتَتُمُوهُ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَعِيزَ الْحَقِيقَةَ مِنَ الظَّاهِرِ﴾

[آل عمران: ۱۷۹]

جس حالت پر تم ہو اس پر اللہ مومنوں کو نہیں چھوڑ سکا یہاں تک کہ یہے کو اچھے سے ممتاز کر دے یعنی مومنوں اور منافقوں کے درمیان جو اختلاف ہے اسے باقی نہیں رکھا جائے گا، بلکہ امتیاز کیا جائے گا، جس طرح احمد کے دن آزمائیں کیا گیا۔ ارشاد ہے کہ :

﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ يُطْلِعُكُمْ عَلَى الْغَيْبِ﴾ [آل عمران: ۱۷۹]

یعنی تمہیں اللہ تعالیٰ غیر سے آگاہ نہیں کرے گا۔

اس سے وہ غیر مراد ہے جو مومنین و منافقین کے درمیان امتیاز پیدا کر دے۔ یہ دونوں فرقہ اللہ کے علم میں الگ الگ ہیں، لیکن وہ یہ چاہتا ہے کہ ظاہر میں بھی ان کے درمیان امتیاز ہو جائے۔ پھر اللہ تعالیٰ کے ارشاد :

﴿وَلَذِكْرُ اللَّهِ يَعْجِزُهُ مِنْ رُسُلِهِ، مَنْ يَشَاءُ﴾ [آل عمران: ۱۷۹]

اور اللہ رسولوں میں جس کو چاہتا ہے، برگزیدہ بناتا ہے۔

اس سے اطلاع علی الغیب کی نفی کا استدراک ہے، جس کا معنی یہ ہے کہ رسولوں کو اللہ تعالیٰ غیر کی باقی سے بھی آگاہ کرتا ہے جیسا کہ سورہ جن میں وارد ہے۔ اس لئے تمہاری سعادت اس میں ہے کہ اس غیب پر ایمان رکھو جس سے رسول و ائمہ ہیں۔ اگر تم ایمان رکھو گے اور ڈرتے رہو گے تو تمہیں برا اجر ملے گا۔

ایک حکمت اولیاء اللہ کی عبودیت کا اظہار کہ کس طرح خوشی و رنج اور محبت و نفرت ہر حال میں یہ عبادت پر ثابت قدم رہتے ہیں۔ یہی اس کے حقیقی بندے ہیں، نہ کہ وہ جو صرف خوشی کی حالت میں اس کی عبادت کرتے ہیں۔

ایک حکمت یہ ہے کہ اگر مومنوں کو ہمیشہ کامیابی عطا کی جاتی تو ان کا حال وہی ہوتا جو رزق کی کشاورگی میں ہوتا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ تدبیر کرتا ہے اور اپنی حکمت کے مطابق سب کچھ میا کرتا ہے یا سلب کرتا ہے۔

ایک حکمت یہ ہے کہ بندے جب اللہ تعالیٰ کے سامنے عاجزی و انکساری کرتے ہیں تو وہ فتح و کامیابی کے مستحق ہو جاتے ہیں کیونکہ فتح و نصرت کی پوشک، عاجزی و انکساری کے مظاہرہ کے بعد اچھی معلوم ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِيَدِِ رَبِّنَتْمَ أَذْلَلَةً﴾ [آل عمران: ۱۲۳]

اللہ نے بدر میں تمہاری مدد کی جب کہ تم ذلیل تھے۔

ایک حکمت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لئے کچھ ایسے درجات بنائے ہیں جہاں تک رسائی ان کے اعمال کے ذریعہ نہیں ہو سکتی، بلکہ بعض آزمائشوں پر پورا اترنے کے بعد ان درجات کو حاصل کر سکتے ہیں۔ اس لئے ایسے اسباب پیدا کئے جو آزمائش کے بعد بندوں کو ان مقامات کا مستحق بنائیں۔ اس کے ساتھ اس نے بندوں کو نیک عمل کی توفیق بھی دی۔

ایک حکمت یہ ہے کہ داعی عافیت مسلسل فتح، طویل مالداری بندہ کے اندر دنیا کی طرف رغبت و میلان میں اضافہ کرتے ہیں۔ طبیعت کے اندر جمود پیدا ہو جاتا ہے، اور اللہ تعالیٰ کے راستے میں نکلنے سے رکاوٹ پیدا ہو جاتی ہے۔ ایسی صورت حال میں جب اللہ تعالیٰ بندے کے ساتھ خیر خواہی کرتا ہے تو اس

کو کچھ ایسی آزمائشوں میں بھلا کر دتا ہے جو اس کے لئے علاج ثابت ہوں اور اس کے اندر دنیا سے بے رغبتی پیدا کریں اور آخرت کی طرف اتابت کا سبب بنیں۔

نیز اللہ تعالیٰ کے نزدیک شادوت اولیاء اللہ کے اعلیٰ مراتب کی علامت ہے۔ شدائے اس کے خواص و مقتنيں میں شامل ہوتے ہیں۔ اس لئے اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ اپنے بندوں میں سے شدائے کا انتخاب فرمائے۔ نیز اس کی حکمت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جب اپنے دشمنوں کو ہلاک کرنے کا قصد فرماتا ہے تو ان کے لئے ایسے اسباب مہیا کرتا ہے جو ان کی ہلاکت و بریادی کا موجب ہوں، اور ان اسباب میں سب سے بڑا جرم ان کا کفر و بغاوت، تافرمانی اور اولیاء اللہ کی ایذا رسانی میں حد سے تجاوز کرنا ہے۔ اس سے اولیاء اللہ کے گناہ معاف ہوتے ہیں اور دشمنوں کو مثالے کے اسباب مہیا ہوتے ہیں، اسی کو بیان کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

**﴿وَلَا تَهْمُوا وَلَا تَحْزِنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنَّكُمْ شُدُّ مُؤْمِنِينَ﴾** [آل عمران: ۱۳۹]

تم سست نہ بنو، تم غم نہ کرو، تم ہی بلند رہو گے، بشرطیکہ مومن رہو۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے صحابہ کی حوصلہ افزائی فرمائی اور ان کو تسلی دی اور اس سبب و حکمت کی طرف توجہ دلائی جس کی وجہ سے کفار کو ان پر غلبہ حاصل ہوا تھا، چنانچہ ارشاد ہے :

**﴿إِنِّي مَسْتَكِمُ فَرَحًا فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ فَرَحٌ مُّثْلَهٌ﴾** [آل عمران: ۱۴۰]

اگر تم کو خشم پہنچا ہے تو ایسا ہی ان کو بھی پہنچا ہے۔

یعنی تمہیں ست پڑنے یا غم کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ نقصان کافروں کا بھی ہوا ہے اور انہوں نے یہ سب شیطان کی راہ میں برداشت کیا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ اس زندگی میں دن پھرستے رہتے ہیں۔ یہ ایک وقتی منفعت ہے۔ اسے اللہ تعالیٰ دوستوں اور دشمنوں دونوں کو باری باری دیتا ہے، لیکن آخرت کا معاملہ ایسا نہیں۔ وہاں کافائدہ صرف دوستوں کو حاصل ہو گا۔ نیز اس میں حکمت یہ ہے کہ مومن اور منافق کے درمیان امتیاز پیدا ہو جائے۔ دیسے اللہ تعالیٰ ہر شخص کو جانتا ہے لیکن اس سے مقصود یہ ہے کہ سب لوگ اس کا مشاہدہ کر لیں اور اپنی آنکھوں سے معرفت حاصل کر لیں، کیونکہ مخفی علم غیب پر ثواب و عذاب مرتب نہیں ہوتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ایک اور حکمت کا ذکر فرمایا تاکہ مسلمانوں میں بعض کو درجہ شادوت عطا کرے اور اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرائی :

**﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ﴾** [آل عمران: ۱۴۰]

اللہ ظالموں کو پسند نہیں کرتا۔

اس میں صراحت ہے کہ وہ ان منافقین کو ناپسند کرتا ہے جو احمد کے دن اس کے نبی کو چھوڑ کر لوٹ آئے اور جنگ میں شریک نہ ہوئے۔ اللہ تعالیٰ چونکہ ان سے محبت نہیں فرماتا اس لئے وہ درجہ شاداد سے بھی محروم رہے۔

اللہ تعالیٰ نے یہ بھی حکمت بیان کی ہے کہ مومنوں کو گناہ سے پاک و صاف کیا جائے اور منافقوں سے انہیں علیحدہ کیا جائے اور کافروں کو ختم کیا جائے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان کے اس خیال کی تردید فرمائی کہ جنت میں بغیر جہاد فی سبیل اللہ کے جایا جاسکتا ہے۔ ارشاد ہے کہ :

﴿أَمْ حَسِيبُّمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَنَحُوا مِنْكُمْ﴾

[آل عمران : ۱۴۲]

کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ جنت میں داخل ہو جاؤ گے، حالانکہ ابھی اللہ نے تم میں سے جہاد کرنے والوں کو جانا نہیں۔

یعنی ابھی تم سے ایسا فعل صادر نہیں ہوا ہے، کیونکہ جزاً معلوم واقعہ پر مرتب ہوتی ہے۔ پھر اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ڈانت پائی کہ تم جس جہاد کی تمنا کرتے تھے اور جانے کا شوق رکھتے تھے، اس میں نکست کھا گئے، چنانچہ فرمایا :

﴿وَلَقَدْ كُنْتُمْ تَمَنَّوَ الْمَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلَقُوهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُمْ لَنَظَرُونَ﴾

[آل عمران : ۱۴۳]

تم موت کا سامنا کرنے سے پہلے موت کی تمنا کرتے تھے پس تم نے اسے دیکھ لیا۔ نیز اس غزوہ میں یہ حکمت ہے کہ یہ واقعہ نبی کریم ﷺ اللہ علیہ وسلم کی وفات کی اطلاع کا مقدمہ تھا اور شکر گزاروہ ہیں جنہوں نے نعمتوں کی تدریکی اور یہ کریم ﷺ اللہ علیہ وسلم کی وفات کی تکمیل، ثابت قدم رہے اور راہ فرار اختیار نہیں کی۔

پھر مسلمانوں کو توقع کی کہ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فوت ہو جائیں یا قتل ہو جائیں تو انہیں فرار نہیں ہونا چاہیے، بلکہ ان پر واجب ہے کہ اس کے دین اور توحید پر قائم رہیں اور اسی پر مرس۔ ہر جان دار کو بہر حال موت آتی ہے۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمیشہ رہنے کے لئے مبعوث نہیں

فرمایا۔ اسی طرح بہت سے انبیاء اور ان کے تبعین قتل کئے جا پکے ہیں، لیکن ان کے تبعین میں کوئی سستی یا کمزوری نہیں پیدا ہوئی بلکہ انہوں نے جام شادت کو بڑے ذوق و شوق سے نوش کر لیا۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان اسباب کا ذکر فرمایا جن سے انبیاء کرام اور ان کی قوموں کو فتح و کامیابی حاصل ہوئی۔ وہ تھا ان کا اعتراف قصور اور توبہ و استغفار اور ثابتت قدی اور نصرت و مدد کے لئے دعائیں اور آہ و زاری، چنانچہ ارشاد ہے :

﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَنْ قَاتَلُوا رَبِّنَا أَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبُنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وَأَنْصَرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ۱۴۷]

ان کا صرف یہ کہنا تھا کہ اے اللہ ہمارے گناہ بخش دے۔ ہماری زیادتیوں کو معاف فرمادے۔ ہمیں ثابت قدم رکھ، اور کافروں کے مقابلہ میں ہماری مدد فرمادے۔

انہیں یہ معلوم ہو گیا تھا کہ گناہوں کی وجہ سے دشمنوں کو غلبہ حاصل ہوتا ہے اور انہی سے شیطان انسانوں کو برکاتا ہے اور نکلت سے دوچار کرتا ہے۔

گناہوں میں سے بعض گناہ حقوق میں قدرے کو تھیوں سے ہوتے ہیں اور بعض گناہ حدود سے تجاوز کرنے سے صادر ہوتے ہیں، اور فتح و مدد کا دار و مدار اطاعت و فرماتبداری پر ہے۔ اس وجہ سے لوگوں نے ایک طرف گناہوں سے توبہ و استغفار کیا، اور دوسری طرف ثابتت قدی اور مدد و نصرت کی دعا کی، کیونکہ اس کے بغیر کامیابی ممکن نہیں۔ اس طرح انہوں نے دونوں جانبیوں کی رعایت کی۔ ایک جانب توحید و اثبات کا جو مدد و نصرت کا مقضی ہے، اور دوسری جانب مدد کی روکاٹ کو دور کرنے کے لئے، یعنی گناہ و اسراف سے توبہ و استغفار۔

پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ان کے دشمن منافقین اور کفار کی تابع داری سے منع فرمایا کیونکہ وہ اگر ایسا کرتے ہیں تو دنیا و آخرت دونوں جگہ خسارہ میں رہیں گے۔ اس میں اشارہ ہے کہ منافقین نے احد کی کامیابی کے بعد کفار کی پوری تابع داری اختیار کر لی تھی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ وہ مومنوں کا مولیٰ اور بہترین مددگار ہے۔ جس نے اس ذات پاک سے محبت کی وہی کامیاب ہو گا۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے واضح فرمایا کہ وہ کفار اور دشمنان اسلام کے دلوں میں رعب و ہیبت مسلط کر دے گا جس کی وجہ سے انہیں حملہ کی جراءت و ہمت نہ ہوگی اور ایسا ان کے شرک و کفر کی وجہ سے ہوگا اور جس مسلمان کا ایمان شرک و کفر کی آمیزش سے پاک و صاف ہو گا وہ امن و سلامتی و ہدایت سے

ہمکنار ہو گا۔

مزید فرماتا ہے کہ فتح و نصرت کا وعدہ سچا ہے۔ اگر وہ طاعت اور فرمانبرداری پر گامزن رہے تو مدد و نصرت کا سلسلہ جاری رہے گا اور فتح و کامیابی ان کے قدم چوئے گی۔ اگر انہوں نے اطاعت چھوڑ دی تو مدد و نصرت بھی منقطع ہو جائے گی اور آزمائش کے طور پر ان کے دشمن مسلط ہو جائیں گے تاکہ انہیں معصیت و گناہ کا انجام معلوم ہو جائے۔ اس کے بعد یہ بھی بتا دیا کہ یہ ساری لغزشیں خدا نے معاف فرما دیں وہ موئین پر برا فضل کرنے والا ہے۔

حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ دشمنوں کو مسلط کرنے کے بعد معافی کے کیا معنی؟ انہوں نے جواب دیا کہ اگر اللہ تعالیٰ کی معافی نہ ہوتی تو دشمن مسلمانوں کو نیست و نابود کر دیتے لیکن یہ عفو الہی کا ہی کرشمہ تھا کہ مسلمانوں کو جزو سے ختم کرنے پر دشمنوں کے عزم و اتفاق کے بعد بھی اللہ تعالیٰ نے انہیں روک دیا۔

پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو اس وقت کا منظر یاد دلایا جب وہ پیار کی طرف چڑھتے ہوئے بھاگ رہے تھے۔ اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے صحابہ کی طرف مذکور دیکھتے نہیں تھے۔ حالانکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ان کو چیچھے سے پکار پکار کر یہ فرار ہے تھے، اے اللہ کے بندوں میں رسول اللہ یہاں ہوں۔ اس فرار کے نتیجہ میں اللہ تعالیٰ نے انہیں یہکے بعد دیگرے آزمائشوں سے دوچار کیا، اور ان پر رنج و غم کے پیارٹوٹ پڑے۔ ایک رنج تو فرار کا، دوسرا شیطان کے اس نفرے کا کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم قتل کر دیئے گئے۔

بعض علماء نے ”غم، غم“ یہکے بعد دیگرے کی تفسیریہ کی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرار ہو کر رنج و غم میں بٹلا کیا تھا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے انہیں رنج و غم میں بٹلا کیا، لیکن پہلی تفسیر چند لاکل کی وجہ سے زیادہ مناسب ہے۔

اول یہ کہ اللہ تعالیٰ کا یہ قول کہ ”لکنی لا تأسوا، یعنی تاکہ تم غم نہ کرو، اس میں غم کے بعد غم کی حکمت پر تنبیہ ہے یعنی اس غم کو بھلا رینا جو فتح کے بجائے شکست حاصل ہونے سے پیدا ہوا تھا اور یہ چیز اس غم سے حاصل ہو سکتی ہے جس کے بعد دوسرا غم ہو۔

دوم یہ کہ یہ تشریع حقیقت کے مطابق ہے، کیونکہ مسلمانوں کو ایک تම غیمت سے محرومی کا رنج و غم تھا دوسرے شکست سے دوچار ہونے اور قتل و زخم کھانے کا، مزید بر اس نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی

خبروفات کا اور دشمنوں کے اچانک پہاڑ کی طرف سے جملہ آور ہونے کا۔ اس لئے یہاں پر خاص طور پر دو غم مراد نہیں ہیں بلکہ پے درپے آزمائشوں سے دوچار ہوتا ہے۔

سوم یہ کہ اللہ تعالیٰ کا قول ”غم“ اجر و ثواب کا تکملہ ہے نہ کہ ثواب کی جزا ہے تو معنی یہ ہوتے کہ تمہیں ایک غم سے متصل دوسرا غم دیا کیوں کہ تم نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو چھوڑ کر فرار ہوئے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس حکم کی کہ ”اس مورچے پر جسے رہیں“ کی خلاف ورزی کی آپسی اختلافات کا شکار ہوئے اور بزٹی و مایوسی کا مظاہرہ کیا۔ اور ان میں ہر فعل ایک قسم کے غم کا موجب و سبب ثابت ہوا۔

مزید اللہ تعالیٰ کا مسلمانوں پر یہ فضل و کرم رہا کہ طبیعتوں میں بعض وہ صفات یہ ہیں جو کہ مدد و نصرت کے لئے مانع بنتی ہیں، ان کو جبی طور پر کچھ اسباب پیدا کر کے خارج فرمادیا جو بظاہر ناخوشگوار تھے اور اس سے مسلمانوں کو بخوبی علم ہوا کہ توبہ واستغفار کرنا، ان صفات سے پہنچا، انتہائی ضروری ہے جیسا کہ کبھی کبھی بعض بیماریوں کی وجہ سے جسم کو صحت و قوت حاصل ہو جاتی ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر مزید رحم و کرم فرمایا۔ ان پر اوں گھ طاری کر کے اس غم کو دور فرمادیا اور یہ اوں گھ جنگ میں کامیابی کی علامت ہے۔ یہ غزوہ بدمریں بھی طاری ہوئی تھی، اور اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ بعض لوگوں پر یہ نیند نہیں طاری ہوئی کیونکہ انہیں اسلام، نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے علاوہ اپنی جانوں کا غم کھائے ہوئے تھا اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں جالبانہ بدگمانیاں رکھتے تھے۔

اس بدگمانی کی تفسیر علماء نے یہ کی ہے کہ وہ لوگ یہ سمجھتے تھے کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسول کی مدد نہیں کرے گا، اور آپ کی جدوجہد کمزور ہو جائے گی، اور یہ بھی سوچتے تھے کہ جو کچھ ہوا وہ قضاء و قدر الٰہی سے نہیں ہوا اور اس میں کوئی حکمت بھی نہیں۔

چنانچہ اس سے یہ نتیجہ نکلا کہ وہ لوگ قضاء و قدر، حکمت الٰہی اور دین الٰہی کے غلبہ کے منکر تھے۔ یہی وہ بدگمانی ہے جس کا مشرکین اور منافقین عقیدہ رکھتے تھے جس کا ذکر سورہ فتح میں ہے۔ ایسے خیالات کو بدگمانی سے اس لئے تعبیر کیا گیا کہ کیونکہ ایسا عقیدہ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات، اسماء اور اس کی حکمت و حمد اور اسکی روایت و الوہیت اور اسکے وعدوں کے بچے ہونے کے متعلق رکھنا شایان شان نہیں ہے۔

اس لئے جو شخص یہ عقیدہ رکھے کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسولوں کے دین کو غالب نہیں کرے گا اور باطل کو حق پر غلبہ دے گا جس سے حق کمزور پڑ جائے گا جس کے نتیجہ میں وہ اٹھ نہ سکے گا تو اس کی یہ

سچ بد فتنی ہوگی۔ اگر کوئی اس طرح کے کام میں تقدیر اللہ کا انکار کرے تو وہ اللہ تعالیٰ کی قدرت و ملکت کا منکر ہے اور جو اس میں اس کی حکمت کا انکار کرے جس پر وہ حمد کا مستحق ہے اور یہ سمجھے کہ اس کا کام حکمت اللہ سے خالی صرف مشیت ہے تو یہ کفار کا مگان ہے اور کفار کے لئے جنم کی خرابی و تباہی ہے۔ بہت سے لوگ اللہ تعالیٰ کی شان میں بدگمانیاں رکھتے ہیں خصوصاً ان چیزوں میں جو قضاء و تدریس متعلق ہوتی ہیں، اور اس سے وہی شخص محفوظ رہ سکتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات اور اس کی حمد و حکمت پر پورا ایمان و یقین رکھتا ہو، اور جو شخص اللہ تعالیٰ کی رحمتوں سے مایوس ہوا وہ بھی بدگمانی کا شکار ہوا اور جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ نیکو کار کو عذاب دے سکتا ہے اور دشمن کے درمیان یکساں معاملہ کر سکتا ہے وہ بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ بر الگان رکھتا ہے۔

جس نے یہ خیال کیا کہ اس نے مخلوق کو امر و نہیں کا پابند نہیں بنایا ہے اور ان کو کسی عمل پر ثواب و عذاب نہیں دے گا اور جس میں وہ اختلاف کریں اس میں اپنا حکم و فیصلہ بیان نہیں کرے گا، وہ بھی بدگمانی کا شکار ہوا۔

اسی طرح یہ عقیدہ رکھنا کہ اللہ تعالیٰ بغیر سبب کے عمل صالح کو ضائع کر دے گا۔ بغیر گناہ کے سزا دے گا اور دشمنوں کی مجرمات کے ذریعہ مدد فرمائے گا۔ جن کے ذریعہ انبیاء کرام کی تائید ہوتی تھی اور اس کا ہر کام اچھا ہے خواہ ساری عمر عبادت کرنے والے کو وزن میں ڈالدے اور یہ شہ معصیت کرنے والے پر انعام و اکرام کرے۔ دونوں حسن میں بر ابر ہیں۔ کسی ایک کام کا مصالح ہونا بغیر کسی خبر کے معلوم نہیں ہو سکتا۔ عقل ایک کے قیچ اور دوسرے کے حسن کا فیصلہ نہیں کر سکتی۔ اسی طرح جو شخص یہ سوچے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات و صفات اور افعال کے بارے میں ایسی چیزوں کے ذریعہ خبر دی ہے جو باطل ہیں اور حق کو چھوڑ دیا ہے اور اس کی خبر دینے کے بجائے اس کی طرف اشارہ کر دیا ہے اور تشبیہ اور باطل کے ذریعہ تصریح کی ہے اور یہ چاہا کہ مخلوق اس کے کلام کی تحریف میں ڈھنی کاؤش سے کام لے اور اسماء و صفات کی معرفت کے بارے میں کتاب اللہ کی جگہ انسان عقول پر اعتقاد کرے بلکہ یہ چاہا کہ انسان اس کے کلام کو اپنی معروف زبان پر نہ محول کریں حالانکہ اسے حق کو واضح کرنے اور ان الفاظ کو دور کرنے پر قدرت ہے جن سے لوگ باطل عقیدے میں پڑ جاتے ہیں۔

اسی طرح جو یہ سمجھے کہ اللہ اور رسول کے سوا اس نے اور اسکے پیش روؤں نے حق کو واضح کیا ہے اور بدایت و رہنمائی اُنہی کے کلام میں ہے اور کلام اللہ کے ظاہری معنی سے گمراہی کے علاوہ کچھ اور

حاصل نہیں، تو ایسا سوچنے والے تمام لوگ اللہ کے ساتھ بدترین گمان رکھتے ہیں اور ایسا گمان دور جاہلیت کا گمان ہے۔

جو یہ گمان رکھے کہ اللہ تعالیٰ کی کائنات میں ایسی بھی چیزیں ہیں جسے وہ نہیں چاہتا اور جس کی ایجاد و تکوین پر وہ قادر نہیں ہے تو یہ بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ بدگمانی ہے۔ اور جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ ازل سے ابد تک مuttle ہے اور افعال پر قدرت نہیں رکھتا پھر بعد میں اس پر قادر ہو جاتا ہے، اور یہ کہ وہ نہ سنتا ہے اور نہ رکھتا ہے اور نہ تحوّقات کا علم رکھتا ہے تو یہ بھی بدگمانی کا مرتكب ہے اور جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ نہ ارادہ فرماتا ہے اور نہ اس نے کلام سے متصف ہے اور نہ اس نے کلام کیا اور نہ کرے گا اور نہ حکم دیا اور نہ منع کیا تو اس نے بھی بدگمانی کی۔

جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ آسمانوں کے اوپر عرش پر مخلوق سے جدا نہیں ہے اور تمام مقامات کی نسبت اس کے حق میں برابر ہے اور جو سماں ربی الاعلیٰ کی طرح سماں ربی الاسفل کے تو یہ بدترین گمان ہے۔

جس نے یہ خیال کیا کہ کفر اور فتن و معصیت کو اسی طرح پسند کرتا ہے جس طرح اطاعت و عبادت کو تو اس نے بھی بدگمانی کی۔ اور جس نے یہ سمجھا کہ وہ نہ تو پسند کرتا ہے نہ راضی ہوتا ہے، نہ ناراض ہوتا ہے نہ دوست رکھتا ہے نہ دشمن سمجھتا ہے، نہ کسی سے قریب ہوتا ہے نہ کسی کو قریب کرتا ہے، تو یہ سب بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ بدگمانی ہے اور یہ سمجھنا کہ اللہ تعالیٰ دو مقضاو چیزوں کے درمیان برابری کرے گا، یا دو برابر چیزوں کے درمیان تفہیق کرے گا یا ایک کبیرہ گناہ سے تمام عمر کی نیکیوں کو ضائع کر کے گناہ کے مرتكب کو یہیش کے لئے جنم میں ڈال دے گا تو یہ بھی بدگمانی ہے۔ قصہ کوتاہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات یا اس کے رسول نے جن صفات سے اسے متصف کیا ہے، ان کے خلاف عقیدہ رکھنا یا ان کو مuttle گردانا بدگمانی ہے۔

اس طرح اگر کوئی یہ عقیدہ رکھے اس کا لڑکا ہے یا شریک ہے یا بغیر اس کی اجازت کے کوئی سفارشی ہے یا اس کے اور مخلوق کے درمیان کچھ وسائل ہیں جو ضرور توں کو اس تک پہنچاتے ہیں یا اس کے پاس کے انعامات اطاعت کی طرح معصیت سے بھی حاصل ہو سکتے ہیں، یا جب اس کی رضا کے لئے کوئی چیز چھوڑ دی جاتی تو وہ اس سے بہتر عوض نہیں دیتا یا بھی چاہئے پر وہ بلا سبب بندے کو سزا دیتا ہے یا اچی رغبت و خوف کے باوجود بندے کو نامرا درستا ہے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر دشمنوں کو مسلط کر

رتا ہے یا آپ کی وفات کے بعد لوگوں نے خود رائی سے کام لے کر اہل بیت پر ظلم و زیادتی کی اور ان کے کسی گناہ کے بغیر اللہ اور اہل بیت کے دشمنوں کو غلبہ حاصل ہو گیا لیکن ان کی کوئی مدونہ کر سکا۔ پھر ان ہی دشمنوں کو جنوں نے آپ کے دین میں تبدیلی کر دی تھی قبر میں آپ کا ہم خواب بناریا جہاں امت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ساتھ ان پر بھی سلام بھیجتی ہے۔

تو یہ باطل عقائد اور بد گمانیاں وہ شخص رکھتا ہے جو یا تو کافر ہے یا بد عقیقی اور لوگوں میں ایک بڑی تعداد الاماشاء اللہ اس طرح کی بد عقیدگی اور بد گمانی کی شکار ہے، اور بڑی تلاش و جستجو کے بعد ہی اس کا علم ہوتا ہے ورنہ تو احساس تک نہیں ہو پاتا۔ اس نے ہر شخص اپنے آپ کا جائزہ لے اور محاسبہ کرے کہ کیا وہ اس بیماری سے محفوظ ہے بقول شاعر :

اگر محفوظ ہو تو بڑی بلا سے محفوظ ہو۔ لیکن میرا خیال ہے کہ محفوظ نہ ہو گئے۔

اس نے ہر عاقل شخص کو اپنا محاسبہ کرنا چاہیے اور اللہ تعالیٰ سے دعا و استغفار کرنا چاہیے کہ مذکورہ بالا بد گمانیوں سے محفوظ رکھے اور صحیح اسلامی عقیدہ کو اپنانے اور اس کے مطابق عمل صالح کی توفیق دے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے اس کلام کو بتایا جو ایسا گمان رکھنے والوں کے باطل گمان سے صادر ہوا یعنی ان کا یہ کہنا کہ :

﴿هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ﴾ [آل عمران: ۱۵۴]

اس معاملہ میں ہمارا بھی کچھ ہے۔

مزید یہ کہنا کہ :

﴿لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا﴾ [آل عمران: ۱۵۴]

اگر معاملہ میں ہمارا کچھ ہوتا تو ہمیں یہاں قتل نہ کیا جاتا۔

اس قول سے وہ تقدیر ثابت نہیں کرنا چاہتے تھے۔ اگر ایسا ہوتا تو ان کی ندمت نہ کی جاتی اور یہ جواب دینا مناسب نہ ہوتا کہ :

﴿قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كَلْهُ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ۱۵۴]

آپ فرمادیجیئے کہ معاملہ پورا اللہ کے ہاتھ میں ہے۔

ان کا خیال تھا کہ اگر معاملہ ان کے ہاتھ میں ہوتا تو وہ قتل نہیں کئے جاتے تو مذکورہ آیت سے

ان کی تکنیکی اور واضح کیا گیا کہ وہی ہوتا ہے جو منظور خدا ہوتا ہے۔  
اگر تقدیر میں قتل کیا جانا لکھا ہے تو گھر میں بیٹھا شخص بھی میدان جنگ میں ضرور پہنچے گا اور قتل کیا جائے گا۔

اس میں فرقہ قدریہ کی واضح طور پر تروید ہوتی ہے۔  
پھر اس تقدیر میں اللہ تعالیٰ نے ایک دوسری حکمت کا ذکر فرمایا ہے یعنی ان کے دلوں میں چھپے ہوئے ایمان یا نفاق کا امتحان جس سے مومن کے ایمان میں اضافہ ہوتا ہے۔ منافقین کی باطنی کیفیات ظاہر ہو جاتی ہیں۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ایک اور دوسری حکمت کا ذکر کیا ہے یعنی مومنوں کے دل کی صفائی اور پاکیزگی کیونکہ دلوں پر نفسانی خواہشات اور فطری و مزاجی آزادی، شیطانی مکرو فریب اور رسم و رواج کے غلبہ کی وجہ سے ایسے اثرات پیدا ہو جاتے ہیں جو ایمان و یقین کے منافی ہوتے ہیں۔ اگر دلوں کو ہیشہ عافیت حاصل رہے تو ان سب کے برعے اثرات سے محفوظ نہیں رہ سکتے۔ اسلئے انسانوں کیلئے بربادی رحم و کرم اس طرح کی گلکست اور ناکامی بسا اوقات تاگزیر ہو جاتی ہے تاکہ ان کی قدرے اصلاح ہو سکے اور یہ بھی ایک طرح کی مدد اور نصرت ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان پچ سے مسلمانوں کا ذکر کیا جو میدان جنگ سے بھاگ آئے تھے اور ان کا یہ فعل گناہوں کی وجہ سے تھا اور شیطان ایسے اعمال کی وجہ سے انسیں پھسلا تا ہے جو کہ دشمن کی قوت میں انسانہ کا سبب بنتا ہے کیونکہ اعمال کے اثرات اچھے اور بردے دونوں ہوتے ہیں۔ اگر انسان ایسے دشمن کے مقابلہ میں راہ فرار اختیار کر لے جس کا مقابلہ کر سکتا تھا تو یہ برعے اعمال کے اثرات و نتائج سے ہوا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ مسلمانوں کو معاف کر دیا گیا، کیونکہ وہ میدان جنگ سے کسی شک کی نبیا در پر نہیں بھاگے تھے، بلکہ ایک عارضی سبب سے ایسا ہو گیا تھا مزید بتایا کہ جو کچھ ہوا وہ ان کی شامت اعمال تھی۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿أَوَلَمَّا أَصَبْتُكُمْ مُّصِيبَةً قَدْ أَصَبَّتُمْ مِّثْنَيْهَا﴾ [آل عمران: ۱۶۵]

کیا جب تمیں کچھ تکلیف پہنچی جس سے دُنیٰ تم ان کو پہنچا چکے تھے۔

اس مضمون کو کسی سورتوں میں مزید وضاحت سے ذکر کیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿وَمَا أَصَبَّكُمْ مِنْ مُّصِيبَةٍ فَإِذَا كَسَبْتُمْ إِثْنَيْكُلْ وَيَعْقُوا عَنْ كِثِيرٍ﴾

[الشوری: ۳۰]

جو کچھ تم کو مصیبت پہنچی ہے سب تمہارے اعمال کا نتیجہ ہے اور بہت سے قصور معاف کر دیتا ہے  
دوسری جگہ ارشاد ہے :

﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسْنَةٍ فَقَدْ أَمَّا بَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَنَفْسِكَ﴾ [النساء: ۷۹]

جو بھلاکی تم کو پہنچی ہے وہ اللہ کی میرانی سے ہے اور جو تکلیف پہنچی ہے وہ تمہارے نفس سے ہے۔  
اس سے اس بات کا علم ہوا کہ نعمتوں کا حصول اس کے محض فضل و کرم کا نتیجہ ہے اور مصیبتوں کا  
نزول اس کے عدل و انصاف کا تقاضہ ہے پھر آیت کو اس جملہ پر ختم فرمایا :

﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَهُدِيرٌ﴾ [آل عمران: ۱۶۵]

اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔

اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ عدل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی قدرت بہت عام ہے۔ اس سے تقدیر اور  
اسباب دونوں کا اثبات ہو گیا اور یہ بھی معلوم ہوا کہ سب بندوں کی طرف اور قدرت عامہ اللہ تعالیٰ کی  
طرف منسوب ہے۔ پہلی چیز سے فرقہ جبریہ کی تردید ہو گئی اور دوسری بات سے فرقہ قدریہ کی تردید ہو گئی۔

اسی طرح کامضمون اس آیت میں مذکور ہے :

﴿لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ۝ وَمَا نَشَاءُ وَنَ ۝ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾

[التکویر: ۲۸، ۲۹]

اس کے لئے جو راہ راست پر سیدھا چلنا چاہے اور تم چاہ کر کامیابی حاصل نہیں کر سکتے مگر جس  
وقت خدا ہی چاہے جو سارے جہاں کا پرو رکار ہے۔

اس آیت میں قدرت کا ذکر کرنے میں یہ لطیف نکتہ ہے کہ یہ معاملہ اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہے  
اس لئے ان امور کی وضاحت سوائے اللہ تعالیٰ کے اور کوئی نہیں کر سکتا۔ اسی بات کو ایک دوسری آیت  
میں اس طرح واضح فرمایا ہے :

﴿وَمَا أَصَبَّكُمْ يَوْمَ الْتَّقْوَى لِجَمِيعِ الْأَنْوَارِ﴾ [آل عمران: ۱۶۶]

اور جو تکلیف تم کو دو لکھڑوں کے مقابلہ کے دن پہنچی وہ بھی اللہ کے حکم سے تھی۔

اور اس اجازت سے تکوینی و تقدیری اذن مراد ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے تقدیر کی حکمت میں یہ فرمایا کہ علامیہ طور پر مومنین اور منافقین میں فرق ظاہر ہو سکے اور لوگوں کو ان کی معرفت ہو جائے چنانچہ منافقین نے جن کے دل میں شک و شبہات تھے اپنی زبان سے ان کا اظہار کیا اور مسلمانوں نے اسے سنا اور اللہ تعالیٰ کی اس پر تکمیر بھی سنی تو انہیں اس کا انجمام بھی معلوم ہو گیا۔

ان مذکورہ تفصیلات کے بعد ہم بخوبی اندازہ کر سکتے ہیں کہ اس غزوہ میں سنتی حکمتیں، نعمتیں، نصیحتیں اور ہدایتیں پوشیدہ ہیں۔ پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو شداء کے سلسلہ میں بڑی خوش اسلوبی سے تسلی و تسکین دی :

﴿وَلَا تَحْسِنَ إِلَّا دُنْيَانِ فَتَلُوْنِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالَنَا بَلْ أَحْيَاءَ﴾ [آل عمران: ۱۶۹]

اللہ کی راہ میں قتل کے جانے والوں کو مردہ نہ خیال کرو بلکہ وہ زندہ ہیں۔

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے شداء کے لئے داعی زندگی، قرب خداوندی، مسلسل رزق کی فراہمی، غیر معمولی نعمتوں کے حصول کے بعد ان کی فرحت و رضاۓ الہی اور جو مسلمان بھائی ابھی ان سے نہیں جاتے ان سے مل کر ان کی خوشی کا اتمام ہوتا مزید براں ان پر نعمتوں اور انعام و اکرام کی تجدید سے ان مذکورہ چیزوں کا تذکرہ فرمایا ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے اس آزمائش کے مقابلہ میں غیر معمولی نعمت کا ذکر کیا ہے جس کے حصول کے بعد بڑی سے بڑی مصیبت آزمائش لاشی نظر آتی ہے۔ وہ بعثت نبوی کی نعمت ہے۔ اگر اس کے عظیم فوائد پر غور کیا جائے تو یہ سب مصیبتوں انتہائی معمولی نظر آتی ہیں۔ مزید اللہ تعالیٰ نے واضح فرمایا کہ ان آزمائشوں کے سب خود مسلمان تھے اس لئے ان کو ان اسباب سے پرہیز کرنا چاہیے اور یہ سب قضاء و قدر سے نازل ہوئی تھی۔ اس لئے ہمیشہ ان کو خداۓ وحدہ لا شریک لہ پر بھروسہ کرنا چاہیے اور ان حکمتوں کو اس لئے ذکر فرمادیا تاکہ اس کی تقدیر پر ایمان اور حکمتوں پر یقین رکھیں اور اس سے بدگمان نہ ہوں، اور اس کے اماء حسنہ اور صفات علیا کے ذریعہ اس کی معرفت اور بصیرت حاصل کریں۔

پھر تسلی و تسکین دینے کے طور پر یہ فرمایا کہ اگر مسلمان نعمت اور نعمتی سے محروم ہو گئے ہیں تو اس کے عوض بڑی نعمتیں ملی ہیں۔ پھر آخر میں شداء کے متعلق تسلی دی ہے کہ ان پر غم نہ کریں بلکہ خود بھی شوق شاداد کا جذبہ پیدا کریں۔ فاتحہ اللہ علی ذلک۔

## فصل (۱۷)

### حراء الاسد کا واقعہ

جب جنگ احمد ختم ہو گئی اور مشرین کمہ واپس لوٹ گئے تو مسلمانوں میں یہ افواہ پھیل گئی کہ مشرکین دوبارہ حملہ کا ارادہ کر رہے ہیں۔ یہ خبر ان پر بے حد گرائ گذری چنانچہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ سے فرمایا کہ ان کا تعاقب کرو اور دیکھو کہ وہ کیا کر رہے ہیں اور کیا ارادہ رکھتے ہیں اگر وہ گھوڑوں کو چھوڑ کر اونٹوں پر سوار ہوں تو اس کا مطلب ہے کہ مکہ جا رہے ہیں اور اگر وہ گھوڑوں پر سوار ہیں اور اونٹوں کو رو انہ کرچکے ہیں تو اس کا مطلب ہے کہ مدینہ کا ارادہ رکھتے ہیں تو قسم ہے اس ذات پاک کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اگر وہ مدینہ کا ارادہ رکھتے ہوں گے تو میں آگے بڑھ کر ان سے مقابلہ کروں گا۔ حضرت علی فرماتے ہیں کہ میں ان کے تعاقب میں لکلاکہ دیکھوں کہ وہ کیا کر رہے ہیں۔ جانے پر اندازہ ہوا کہ وہ گھوڑوں کو چھوڑ کر اونٹوں پر سوار ہو کر مکہ واپسی کا ارادہ رکھتے ہیں۔

جب مشرکین کمہ واپسی کا ارادہ کر کے نکلنے لگے تو ابوسفیان نے کہا کہ اب ہمارا اور تمہارا وعدہ الگے سال بدر کے مقام پر ملاقات کا ہے۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کہ دو کہ ہاں ضور میں گے۔ ابھی وہ راستے ہی میں تھے کہ آپس میں ایک دوسرے کو بر ابھال کرنے لگے اور کہنے لگے کہ ہم نے ان کا زور توڑ دیا ہے سیکن ہم نے ان کو ایسے چھوڑ دیا ہے۔ وہ دوبارہ اپنی قوت اکھا کر لیں گے۔ اس لئے ہمیں لوٹ کر ان کا خاتمه کرونا چاہیے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس کی اطلاع ہوئی تو لوگوں میں یہ اعلان فرمایا کہ وہ جہاد کے لئے تیار ہو جائیں اور وہی لوگ نکلیں جو غزوہ احمد میں شریک ہوئے تھے، چنانچہ لوگوں نے اس ند اپر باوجود نکلتے ہونے کے لبیک کہا۔ صرف حضرت جابر رضی اللہ عنہ اپنے والد کی حالت کی وجہ سے اجازت چاہی تو انہیں نہ جانے کی اجازت مرحمت فرمادی۔ اس طرح صحابہ کرام چل کر مقام حراء الاسد پہنچے۔

اس موقع پر ابوسفیان نے مدینہ جانے والے ایک شرک سے کہا کہ اگر تم محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو ہمارا ایک پیغام پہنچا دو تو میں تم کو مکہ وابی پر ایک سواری کے وزن کے بقدر لٹکش دوں گا تو اس نے کہا کہ ضرور۔ ابوسفیان نے کہا کہ کہہ دینا کہ ہم نے مسلمانوں پر بھرپور حملہ کا پلان بنایا ہے تاکہ ان کو نیست و نابود کر دیں۔ جب مسلمانوں کو یہ پیغام پہنچا تو وہ بے ساختہ کہا اٹھے :

﴿ حَسْبُنَا اللَّهُ وَفِيمَا أَنْكَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ وَأَتَبْعَدُوا رِضْوَانَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: ۱۷۳، ۱۷۴]

اللہ ہم کو کافی ہے اور وہ اچھا کار ساز ہے۔ پھر وہ خدا کی نعمت اور فضل کے ساتھ واپس آئے، ان کو کچھ بھی ضرر نہ پہنچا اور اللہ کی مرضی پر چلے اور اللہ پر فضل والا ہے۔

غزوہ احمد ماہ شوال سنہ ۳ هجری میں پیش آیا، جیسا کہ مذکور ہو چکا ہے۔ اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لے آئے اور سال کے بقیہ میں وہیں ٹھہرے۔ جب محرم کا چاند طلوع ہوا تو آپ کو اطلاع ہوئی کہ خوبی کے دونوں لڑکے ملیخہ وسلمہ اپنی قوم کے ہمراہ بنی اسد کو بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف جنگ پر ابھار رہے ہیں۔ یہ سن کر آپ نے حضرت ابو سلمہ کو ذریثہ سو افراد کے کر ان کی سرکوبی کے لئے بھیجا۔ جب یہ سرفوشوں کی جماعت ان کے علاقہ میں پہنچی تو انہیں ایک اونٹ اور کچھ بکریاں مال غنیمت کے طور پر ملیں اور یہ لوگ بغیر کسی مزاحمت کے مدینہ واپس آگئے۔

محرم کی پانچویں تاریخ کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا کہ خالد بن سفیان حنل جنگ کے ارادے سے لوگوں کو جمع کر رہا ہے، چنانچہ عبد اللہ بن انس کو اس کی طرف بھیجا، انہوں نے اسے قتل کیا۔

صفر کے مینے میں قبلیہ عضش اور قارہ سے ایک جماعت خدمت اقدس میں حاضر ہوئی اور اپنے کو مسلمان ظاہر کیا اور درخواست کی کہ ان کے ہمراہ ان صحابہ کو بھیجا جائے جو عالم دین ہوں اور انہیں قرآن سکھائیں، چنانچہ آپ نے حضرت خیب سمیت چھ صحابہ کی ایک جماعت حضرت مرثد بن الی مرشد الغنوی کی سربراہی میں روانہ فرمادی، چنانچہ ان کو دھوکہ دے کر شہید کر دیا گیا۔

واقعہ بیہر معونہ :

اسی یعنی بھرت کے چوتھے سال صفر کے مینے میں بھر معونہ کا واقعہ پیش آیا۔

## غزوہ بنو نضیر :

پھر ربيع الاول میں غزوہ بنو نضیر پیش آیا۔ امام زہری کا خیال ہے کہ یہ غزوہ بدر کے چھ ماہ بعد پیش آیا تھا، لیکن یہ ان کا تسامع یا غلطی ہے، کیوں کہ یہ یقینی طور پر ثابت ہے کہ یہ غزوہ احمد کے بعد پیش آیا تھا۔ بدر کے بعد غزوہ قینقاع پیش آیا تھا۔ اسی طرح غزوہ قریظہ غزوہ خندق کے بعد اور خبر حدیبیہ کے بعد، اس طرح یہود کے ساتھ کل چار غزوات پیش آئے۔

## غزوہ ذات الرقان :

پھر جادی الاول میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے غزوہ ذات الرقان میں خود بنفس نفس حصہ لیا۔ یہ نجد کا غزوہ ہے، اور یہ غطفان کے ارادے سے نکلے۔ اس غزوہ میں آپ نے ملاۃ خوف ادا فرمائی۔ اس غزوے کے متعلق ابن اسحاق اور اہل سیر و مغازی کا یہی قول ہے اور اس کو لوگوں نے روایت بھی کیا ہے، لیکن یہ بہت مشکل سامنہ ہے۔ بظاہر پہلی ملاۃ خوف آپ نے غزوہ عسفان میں پڑھی ہے، جیسا کہ تندی کی صحیح حدیث میں ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ غزوہ عسفان غزوہ خندق کے بعد پیش آیا اور آپ سے یہ بھی صحیح طور پر ثابت ہے کہ اس کو غزوہ ذات الرقان میں پڑھی ہے۔ جس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ خندق د عسفان کے بعد واقع ہوا تھا۔ اس کی تائید اس بات سے ہوتی ہے کہ حضرت ابو ہریرہ اور حضرت ابو موسیٰ صحابیؓ کی روایت کے مطابق غزوہ ذات الرقان میں شریک تھے۔

## غزوہ بدر ثانیہ :

جب آئندہ سال شعبان کا مہینہ آیا اور ایک روایت کے مطابق ذوالقعدہ کا، تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابو سفیان سے وعدہ کے مطابق ایک لشکر لے کر نکلے۔ آخر بدر کے مقام پر پہنچ اور وہاں مشرکین کا انتظار کیا۔ ابو سفیان بھی کہہ سے دو ہزار کا لشکر لے کر نکلا اور ان کے ساتھ پانچ سو سوار تھے اور یہ جب مرا لتران پہنچے جو کہ سے ایک منزل کے فاصلہ پر ہے تو وہ لوگ کہنے لگے، یہ خلک سالی کا سال ہے، اس لئے مناسب ہے کہ ہم واپس لوٹ جائیں۔

## غزوہ دومنہ الجندل :

ربيع الاول سنہ ۵ مجری میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دومنہ الجندل کی طرف نکلے۔ وہاں آباد قبیلوں کے مویشیوں پر حملہ ہوا، اور ان میں سے کچھ مال غنیمت کے طور پر ہاتھ لگے۔ اس حملہ کو سن کر

اہل قبیلہ دو متہ الجندل بھاگ کھڑے ہوئے۔  
غزوہ مرستسخ :

یہ غزوہ ماہ شعبان سنہ ۵ ہجری میں واقعہ ہوا۔ وجہ یہ ہوئی کہ بنی مصلق کا سردار حارث بن ابی ضرار اپنے قبیلہ اور قرب و جوار کے عربوں کا ایک جم غیر لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کرنے لکلا۔

ہدیہ خبر پہنچی تو آپ نے پہلے حضرت بریدہ اسلی کو بنی مصلق کی خبر لانے بھیجا۔ پھر آپ خود مسلمانوں کی ایک جمیعت کے ساتھ نکلے، جب مرستسخ نام مقام پر پہنچے تو حارث کی فوج خود بخود منتشر ہو گئی، مگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں نے حملہ کیا اور قیدی اور ساز و سامان بطور غنیمت حاصل کئے۔

## فصل (۲۷)

### واقعہ افک

غزوہ مرج سے "افک" کا مشہور واقعہ بھی تعلق رکھتا ہے۔ جس کی حقیقت صرف اتنی تھی کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اس سفر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تھیں۔ واپسی پر جبکہ لٹکر ایک جگہ پڑاؤ ڈالے تھا، وہ استجواب کے لئے میدان میں گئیں۔ واپس آئیں تو معلوم ہوا کہ گلے کا ہار جو بمن سے عاریتہ لائی تھیں گم ہے۔ فوراً تلاش میں واپس ہو کیں۔ اسی اثناء میں لٹکرنے کوچ کر دیا جو لوگ ان کا کجاوہ اونٹ پر باندھا کرتے تھے انہوں نے جلدی میں کجاوہ اٹھا کے یہ سمجھتے ہوئے باندھ دیا کہ وہ اندر ہیں۔ یہ اس وقت کم سنی کی وجہ سے بست ہلکی پھٹکی تھیں، اس لئے انہیں کچھ محسوس نہ ہوا۔

حضرت صفوان بن المعلم لٹکر کے پیچے پیچے چلتے تھے کہ گری پڑی چیزیں اٹھا لیں، ان کی نظر جب حضرت عائشہ پر پڑی تو انہلہ کہہ کر سکتے میں آگئے۔ وہ انہیں پہچانتے تھے کیونکہ پرده شروع ہونے سے پہلے پارہا دیکھے چکے تھے۔ انہوں نے کچھ کہانا نہیں، ادب سے اونٹ قریب لا کے بیٹھا دیا اور وہ سوار ہو گئیں۔ یہ خود مبارہ تھا میں پیدل روانہ ہوئے یہاں تک کہ لٹکر سے آٹے۔ لوگوں نے یہ بات دیکھی تو اپنی اپنی سمجھ کے مطابق تاویلیں کرنے لگے۔ اب انہیں متفاق کو معلوم ہوا تو فوراً تمثیل کا دادی اور شہرت دینے لگا۔

مدینہ میں افتاء پر داؤں نے ہر طرف شور چاننا شروع کیا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اول بالکل خاموش رہے پھر صحابہ سے مشورہ فرمایا۔ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اشارہ تا طلاق کی صلاح دی کیونکہ معاملہ ملکوک ہو چکا تھا اور شک کے مقابلہ میں یقین کو ترجیح دینا مناسب ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا مقصد یہ تھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس رنج و غم سے نجات مل جائے جو لوگوں کی چھ میگوئیوں اور الزام سے لاحق ہوا تھا۔ لیکن حضرت اسامہ رضی اللہ عنہ نے اس کی مخالفت کی اور ساتھ ہی رکنے کا مشورہ دیا کیوں کہ انہیں معلوم تھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان سے اور ان کے والد ماجد

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے غیر معمولی محبت و تعلق رکھتے ہیں اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی عفت و عصمت اور مدین کا پورا لیقین رکھتے ہیں اور یہ ممکن نہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنے محبوب نبی کی شریک حیات اور اپنے صدیق کی لڑکی کو افشاء اور داڑوں کے الزامات کے مصداق بنائے۔

دراصل دونوں کے نقطہ نظر کا اختلاف ان بنیادوں پر تھا اور ان سب صحابہ کرام کو یقین کامل تھا کہ حضرت عائشہ ام المؤمنین عصمت و عفت کی پیکر ہیں اور ہر طرح کے شک و شبہات سے بالاتر ہیں اور رسول اکرم و نبی اطہر کی شریک حیات غیر پارسا ہو ہی نہیں سکتیں۔ اس لئے حضرت ابوالیوب اور دوسرے صحابہ کرام کی زبان سے یہک وقت یہ لکھا : « سُبْحَنَ اللَّهِ هَذَا مُهَمَّٰنٌ عَظِيمٌ » سُبْحَنَ اللَّهِ یہ تو کھلی ہوئی تھمت ہے۔

اس واقعہ کے بعد کامل ایک ماہ تک وہی کا سلسلہ موقوف رہا مگر جب وہی آئی تو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی براءت کے ساتھ آئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب براءت کی آیات پڑھیں تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سرت سے اچھل پڑے اور صاحبزادی سے کہنے لگے انہوں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا مشکریہ ادا کرو۔ اس وقت حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی خودداری اور جراءت قابل ذکر ہے۔ انہوں نے جواب دیا، اللہ کی قسم! میں ان کا ہرگز مشکریہ ادا نہ کروں گی۔ میں صرف اپنے اللہ کا مشکریہ ادا کروں گی جس نے میری براءت نازل فرمائی۔ یہ جواب ان کی پاک دامتی، بلند ہمتی اور ثابت قدی کی بہترین مثال ہے۔

جب وہی کے ذریعہ براءت ثابت ہو گئی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تھمت لگانے والے لوگوں کو اسی درے لگوائے کیوں کہ تھمت لگانے کا جرم ثابت ہو گیا تھا۔

اس جگہ اگر یہ سوال کیا جائے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مسئلہ میں قدرے توقف و تحقیق سے کیوں کام لیا تو اس کا جواب یہ ہے کہ ایسا ان حکمتوں کے اظہار کے لئے تھا جو اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کے اندر پوشیدہ کر رکھی تھیں، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور قیامت تک آنے والے آپ کے امیتیوں کے لئے بطور امتحان و آزمائش مقصود تھیں تاکہ کچھ لوگوں کو پست اور کچھ لوگوں کو بلند کیا جائے۔

آزمائش ہی کا تقاضا تھا کہ ایک ماہ تک وہی کا سلسلہ منقطع رہا اور پوری حکمت الہی کا ظہور عمل میں آیا۔ اس طرح مونوں کے ایمان میں اضافہ اور عدل و حسن ظن پر ثابت قدی میں زیادتی ہوئی، اور

منافقین اپنے نفاق و افتراء پردازی پرستے رہے۔ اس طرح ان کے پوشیدہ ارادے بالکل نمایاں ہو گئے اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور ان کے والد ماجد کی شان عبودیت اور اللہ تعالیٰ کی نعمتیں ان پر تمام ہوئیں، کیونکہ انہوں نے اللہ کے حضور عاجزی و حاجتمندی کا اظہار کیا اور جھلوک سے کٹ کر خالق سے امید باندھی۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے اس موقع کا پورا حق اس وقت ادا کر دیا جب ان کے والدین نے فرمایا کہ اٹھو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جاؤ کہ اللہ تعالیٰ نے تمہاری براءت کی وجہ نازل فرمادی ہے، تو کہنے لگیں، اللہ کی قسم میں ان کی طرف خود نہ جاؤں گی اور میں صرف اللہ ہی کی حمد و شاء کروں گی کیونکہ اسی نے میری براءت نازل فرمائی ہے۔

اگر اللہ تعالیٰ فوری طور پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اصل حقیقت سے مطلع فرمادتا تو یہ تمام امور اور حکمتیں فوت ہو جاتیں اور کسی کو کچھ معلوم نہ ہوتا۔ مزید اللہ تعالیٰ کی یہ بھی مشیت تھی کہ جو اس کے ہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کی زوجہ محترمہ رضی اللہ عنہا کا مرتبہ ہے، اسے ظاہر کرے اور خود بغرض نفس ان کا رفاق کرے اور ان دشمنوں کی تردید کرے جو آپ کی طرف بے بنیاد باشیں منسوب کر رہے ہیں۔

مزید یہ کہ اس افتراء و تہمت کا مقصد بی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف دینا تھا جب کہ آپ کی زوجہ مطہرہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا پر الزام تھا۔ اس وقت ان کی پاک دامنی کے لئے خود آپ کی شہادت موزوں نہ تھی۔ آپ کو حضرت عائشہ کی براءت کا پورا یقین تھا اور دوسرے مومنوں سے زیادہ آپ کے پاس دلائل و قرائن تھے، لیکن کمال صبر و تحمل کی وجہ سے آپ خاموش رہے اور صبر و ثبات کا حق ادا فرمادیا اور اس کی عدمی المثال روایت قائم فرمادی اور جب حضرت عائشہ کی براءت کے سلسلہ میں وجہ نازل ہو گئی تو بی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے سوائے عبد اللہ بن الی کے جس نے تہمت میں حصہ لیا تھا، کوڑے لگانے کا حکم فرمایا۔ توانے اس کے متعدد جوابات دیئے چیزیں :

**پہلا جواب :** یہ ہے کہ حدود جاری ہونے سے گناہوں کا کفارہ ہو جاتا ہے لیکن چونکہ ابن الی منافق تھا، اس نے حدود کا مستحق نہیں بلکہ اس کے لئے دردناک عذاب کا وعدہ ہے۔

**دوسرा جواب :** یہ ہے کہ حدود اسلامیہ کا نفاذ تو اقرار سے ثابت ہوتا ہے یا گواہوں کی شہادت سے اور اس کے سلسلہ میں نہ تو کسی نے گواہی دی اور نہ اس نے خود اعتراف و اقرار کیا، کیونکہ اس کے گروہ

کے لوگ اس کے خلاف گواہی نہیں دے سکتے تھے اور وہ خود مسلمانوں کے سامنے اس طرح کی باتیں نہیں کرتا تھا اس لئے حد سے محفوظ رہا۔

**تیرا جواب :** یہ ہے کہ حد قذف میں یہ اصول ہے کہ جس پر تہمت لگائی جائے، وہ تہمت لگانے والے پر حد جاری کرنے کا مطالبہ کرے اور حضرت عائشہ نے اس کا مطالبہ نہیں کیا تھا۔

**چوتھا جواب :** یہ ہے کہ بینائے مصلحت اس پر حد نہیں جاری کی گئی جس طرح نفاق کے ظاہر ہو جانے کے بعد بھی قتل نہیں کیا گیا کیونکہ وہ اپنی قوم کا سردار تھا اور اس کی طرف سے فتنہ انگلیزی کا اندریشہ تھا اور لوگوں میں اسلام سے نفرت کا جذبہ پیدا ہو سکتا تھا۔ ان بعض وجوہ کی بنا پر حد جاری نہیں کی گئی۔ اس غزوہ سے واپسی پر عبد اللہ بن ابی نے کہا کہ :

﴿لَيْنَ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لِيُخْرِجَنَا الْأَعْزَمُهَا الْأَذَلُّ﴾ [المنافقون: ۸]

اگر ہم مدینہ واپس گئے تو عزت والے ذلت والوں کو وہاں سے باہر نکال دیں گے۔

حضرت زید بن ارقم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ خبر پہنچائی۔ عبد اللہ بن ابی عذر کرتا ہوا آیا اور قسمیں کھانے لگا کہ میں نے یہ بات نہیں کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاموش ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ نے سورہ منافقین میں حضرت زید بن ارقم کی تصدیق نازل فرمائی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت زید سے فرمایا کہ خوش ہو جاؤ، اللہ تعالیٰ نے تمہاری تصدیق کر دی اور مزید فرمایا کہ یہ وہ شخص ہے جس نے اپنے کان کا حق ادا کر دیا۔

حضرت عمر جو حاضر مجلس تھے، عرض کیا، اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) عبادین بشیر کو حکم دیتے ہیں کہ اس بد بحث کی گردان مار دیں۔ آپ نے فرمایا نہیں، لوگ کہیں گے کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اپنے ساتھیوں کو قتل کرا دیتے ہیں۔

## فصل (۷۳)

### غزوہ خندق

یہ غزوہ شوال سہ ۵ مجری میں واقع ہوا۔ سبب یہ ہوا کہ یہودیوں نے جب احمد میں مشرکین کی کامیابی اور مسلمانوں کی نکست دیکھی اور سنا کہ ابوسفیان آئندہ سال پھر حملہ کرنے والا ہے، تو ان کی بھی ہمتیں باندھ ہو گئیں، چنانچہ یہود کے سردار قریش کے پاس گئے۔ انہیں حملہ کرنے لئے اسکالیا اور اپنی امدادوں اعتماد کا تلقین ولایا۔ ان کے وعدے سے قریش کو اور زیادہ جراءت ہوئی، اور وہ ان کے صلاح و مشورہ سے جنگ کی تیاریاں کرنے لگے اور قبیلہ غطفان اور دوسرے قبائل عرب کو اپنے جہذے تسلیم کرنے لگے۔ تھوڑی ہی مدت میں ایک لشکر جرار فراہم ہو گیا، جس میں دس ہزار جانباز مختلف قبائل عرب میں سے تھے اور یہودی بھی شریک تھے۔ پہ سالاری ابوسفیان کو دی گئی، اور اس فوج گراں نے سیلاہ بلا بن کر مدینہ کی سمت پیش قدی شروع کی۔

اطلاع ملنے پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلمان فارسی کے مشورے سے مدینہ کے گرد خندق کھدوائی اور تین ہزار مجاہدوں کی جمعیت لے کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم شہر سے نکلے اور خندق پر پڑاؤ ڈال دیا۔ عین اس وقت یہودی قبائل نے معاهدہ توڑ دیا اور قریش سے مل گئے اور منافقین کا نفاق کھل گیا جس کا اثر مسلمانوں پر بہت برا ہوا اور بہت سے لوگ بدل ہو گئے۔

اس دوران مشرکین کا لشکر بھی آپنچا اور چاروں طرف سے مدینہ کا محاصرہ کر لیا۔ پورے ایک مہینہ تک محاصرہ اپنی پوری شدت سے جاری رہا۔ آخر اللہ تعالیٰ نے اس نازک گھری میں دیکھیری کی اور دشمنوں کی نکست کا سامان غیب سے کر دیا۔ ہوا یہ کہ اللہ تعالیٰ نے آندھی کا ایک ہولناک طوفان بھیج دیا جس نے کفار کو سخت بدحواس کر ڈالا اور وہ بڑی ابتری کے ساتھ فرار ہو گئے۔ اس طرح بلا کسی بڑے کشت و خون کے دشمنان اسلام رسوا خوار ہو کر نکست یاب ہوئے اور مسلمانوں کا دیدبہ ہر طرف قائم ہو گیا۔

کفار کی ناکام و اپسی کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بھی مدینہ و اپس تشریف لے آئے اور ہتھیار  
کھولنے لگے۔ میں اس وقت اللہ تعالیٰ کا حکم پہنچا کہ بنو قرینہ کو ان کی عمد تحریکی کی سزا دیجئے، چنانچہ فوراً  
منادی کرادی گئی کہ ہر شخص نماز عصر سے پہلے پہلے بنی قرینہ کی سرزین میں پہنچ جائے اور خود بھی فوراً  
روانہ ہو گئے۔ یہودیوں نے بھی مقابلہ کیا، لیکن بالآخر مقصورو مظلوب ہوئے۔ جن کی قسمت میں قتل  
ہونا تھا قتل ہوئے، باقی ذلت میں پڑے حتیٰ کہ کوئی نام لینے والا نہ رہا۔ ان دونوں لڑائیوں میں دس مسلمان  
شہید ہوئے۔

اس مقام پر علامہ ابن قیم نے قبیلہ عربہ کے لوگوں کا واقعہ ذکر کرتے ہوئے تحریر فرمایا ہے کہ اس  
سے درج ذیل احکام ثابت ہوتے ہیں :

۱۔ اوٹ کا پیشاب پینا جائز ہے۔

۲۔ جس جانور کا گوشت کھانا جائز ہے، اس کا پیشاب پاک ہے۔

۳۔ جنکجو کفار اگر اموال پر قبضہ کر لیں تو انہیں ہاتھ پیر کا شے اور قتل کی سزا دی جائے گی۔

۴۔ مجرم جیسا جرم کرے ویسا ہی معاملہ اس کے ساتھ کیا جائے گا۔

چنانچہ ان لوگوں نے چرواہے کی آنکھوں میں سلامانی ڈالی تھی، تو ان کی آنکھوں میں بھی سلامانی ڈالی  
گئی۔

ان تفصیلات سے معلوم ہوا کہ یہ واقعات مستقل حکم کا درجہ رکھتے ہیں اگرچہ اس وقت تک اسلامی  
حدود کے احکام نازل نہیں ہوئے تھے لیکن نازل ہونے کے بعد اس کا اثبات ہوانہ کے ابطال۔

## فصل (۲۷)

### صلح حدیبیہ کا واقعہ

یہ غزوہ ذی القعڈہ سنہ ۶ مجری میں واقع ہوا۔ تفصیل یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم چودہ سو مسلمانوں کے ہمراہ عمرہ کی غرض سے مکہ روانہ ہوئے۔ ایک جاؤں پسلے سے بھیج دیا تھا کہ قریش کی نقل و حرکت سے آگاہ کرتا رہے۔ مقام عفان میں پسچے تو بخوبی خبر دی کہ قریش نے اپنی تیاریاں مکمل کر لی ہیں۔ وہ آپ سے جنگ کریں گے اور کعبہ سے قریب نہ ہونے دیں گے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مشورہ کیا۔ حضرت صدیق رضی اللہ عنہ کی رائے یہ تھی کہ اپنی طرف سے کوئی چھیڑنہ کی جائے لیکن اگر کوئی راستہ روکے تو پھر جنگ کی جائے۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی یہ رائے پسند کی اور آگے بڑھے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مقام حدیبیہ پہنچ کر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو یہ پیغام دے کر مکہ بھیجا کہ ہم جنگ کے ارادے سے نہیں آئے، صرف عمرہ مقصود ہے، اس لئے ہمیں نہ روکو۔ قریش نے یہ پیغام بے پرواہی سے سن اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے کہنے لگے کہ جو کچھ تم نے کہا ہے ہم نے سن لیا، بس رہنے دو۔ اس کے بعد صلح کی بات چیت شروع ہوئی تو بڑھتے بڑھتے جھگڑے کی صورت پیدا ہو گئی۔ فریقین نے ایک دوسرے پر پھراؤ کیا اور تیر بر سائے۔ اسی دوران آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خبر ملی کہ حضرت عثمان کو شہید کر دیا گیا ہے۔ اس سے مسلمانوں میں سخت غم و غصہ پیدا ہو گیا اور سب نے درخت کے پیچے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر بیعت کی کہ لڑیں گے اور کسی حال میں بھی نہ بھاگیں گے۔ لیکن حضرت عثمان رضی اللہ عنہ جلد ہی مکے سے صحیح و سالم واپس آگئے جس سے جوش ٹھنڈا ہوا اور صلح کی گفتگو از سر نو شروع ہوئی۔ پھر حسب ذیل شرطوں پر عہد نامہ لکھا گیا :

۱۔ دس سال تک جنگ و جدل موقوف رہے اور کوئی کسی کو نہ ستائے۔

۲۔ مسلمان اس وقت واپس جائیں۔ آئندہ سال آئکتے ہیں مگر نیزے اور تیرنہ لاٹیں۔ صرف

تماروں کی اجازت ہے اور وہ بھی نیاموں کے اندر ہو لی۔

۳۔ مکہ میں تین دن قیام رہے گا۔ اس کے بعد فوراً واپسی ہو گی۔

۴۔ ان دس سالوں میں جو مسلمان قریش کے پاس آئے گا، وہ اسے واپس نہ کریں گے، لیکن قریش کا جو آدمی مسلمانوں کے پاس چلا جائے گا، وہ اسے واپس کر دیں گے۔

اس آخری شرط نے مسلمانوں کو حمایت برہم کر دیا اور وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہنے لگے، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا یہ شرط بھی ہم منظور کر لیں گے؟ آپ نے جواب دیا، ہمارا جو آدمی ان کے پاس چلا جائے گا خدا کی اس پر رحمت ہو گی اور ان کا جو آدمی ہمارے پاس آجائے گا، اور ہم ان کے حوالے کر دیں گے، اللہ اس کے لئے کوئی نہ کوئی راستے نکال دے گا۔

معاهدہ مکمل ہو گیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو حکم دیا کہ انھوں، قربانی کرو اور سرمذاد۔

### صلح حدیبیہ کے بعض اہم واقعات :

اس موقع پر قبیلہ خزادہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی حمایت میں داخل ہوا اور قبیلہ بکر قریش کی حمایت میں۔

۱۔ صلح حدیبیہ ہی کے موقع پر اللہ تعالیٰ نے کعب بن عجرہ کے متعلق یہ حکم نازل فرمایا کہ حج میں سر نہ منڈائے والے ندیے میں روزہ رہیں یا صدقیاً قربانی کریں۔

۲۔ اسی صلح میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حلق کرنے والوں کے لئے تین بار اور قصر کرانے والوں کے لئے ایک بار دعائے مغفرت فرمائی۔

۳۔ اسی موقع پر دس آدمیوں کی جانب سے ایک اونٹ نحر (ذبح) فرمایا اور سات آدمیوں کی جانب سے ایک گائے ذبح کی۔

۴۔ اس واقعہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک اونٹ کو حدی میں دیا جو کہ ابو جمل کی ملکیت میں رہ چکا تھا اسکے مشرکین جل اٹھیں۔

۵۔ اسی وقت سورہ فتح نازل ہوئی۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ واپس تشریف لائے تو کچھ عورتیں مسلمان ہو کر آئیں لیکن اللہ

تعالیٰ نے انہیں واپس کرنے سے منع فرمادیا۔ کہا گیا کہ عورتوں کے معاملہ میں یہ شق منسوخ ہو گئی۔ ایک قول یہ ہے کہ قرآن کے ساتھ سنت کو محدود کر دیا گیا اور ایسا بہت کم ہوتا ہے۔ لیکن صحیح قول یہ ہے کہ صلح حدیبیہ میں صرف مردوں کے متعلق یہ شرط طے ہوئی تھی، چنانچہ مشرکین نے چاہا کہ اس کا دونوں صنفوں (مرد و عورت) پر اطلاق کیا جائے لیکن اللہ تعالیٰ نے اس سے انکار فرمایا۔

### صلح حدیبیہ سے مستنبط بعض احکام و سائل :

- ۱- یہ معلوم ہوا کہ حج کے میمنوں میں عمرہ کیا جاسکتا ہے، اور میقات سے عمرہ کا احرام باندھنا افضل ہے، جیسا کہ حج کا احرام۔ جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ ”بیت المقدس سے عمرہ کا احرام باندھنے والے کے گناہ بخش دیئے جاتے ہیں“، وہ ثابت نہیں۔
- ۲- یہ بھی معلوم ہوا کہ تہا عمرہ میں قربانی کا جائز بھیجنا سنت ہے اور اس میں علامت لگانا سنت ہے نہ کہ مثلہ کیا جائے کیونکہ یہ منوع ہے۔
- ۳- معلوم ہوا کہ دشمنان اسلام کو جلانا مستحب ہے۔
- ۴- نیز معلوم ہوا کہ امیر کو چاہیے کہ دشمنوں کی نقل و حرکت کا اندازہ کرنے کے لئے جاسوس ارسال کرے۔
- ۵- نیز اہل شرک سے بوقت ضرورت جہاد میں تعاون و مدد حاصل کرنا جائز ہے، چنانچہ عینہ خزانی سے جو کہ کافر تھا آپ نے مددی تھی۔
- ۶- یہ بھی معلوم ہوا کہ امام رعیت سے مشورہ کر سکتا ہے تاکہ صحیح رائے سامنے آئے، لوگوں کو اطمینان قلب ہو اور حکم الہی پر عمل ہو۔
- ۷- معلوم ہوا کہ مشرکین کی اولاد کو جنگ سے پسلے قید کرنا جائز ہے۔
- ۸- یہ بھی معلوم ہوا کہ غلط بات کی خواہ غیر ملکت کی طرف منسوب ہو تردید کرنی چاہیے، چنانچہ جب لوگوں نے کماکہ قصواء او نثني اڑگئی ہے تو آپ نے فرمایا کہ وہ اڑی نہیں، اور نہ اسے زیبا ہے۔
- ۹- دین کی خبر پر حلف اٹھانا جائز ہے بلکہ مستحب ہے۔ جس سے اس کی تاکید ہو، نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے اسی سے زاید بار حلف اٹھانا ثابت ہے، اور تین مقامات پر تو اللہ تعالیٰ نے تصدیق کے لئے حلف اٹھانے کا حکم دیا۔ جیسا کہ سورہ یونس، سورہ سباء اور سورہ تغابن میں مذکور ہے۔

۱۰۔ مشرکین، اہل بدعت، فتن و فجور میں جلا لوگ بھی اگر اللہ کی محربات کی عظمت و احترام کا مطالبہ کریں تو اس سلسلہ میں ان سے تعاون کرنا چاہیے اور دوسروں کو ان سے روکنا چاہیے اور حربات اللہ کی تنظیم میں تو ان کی مدد کرنا چاہیے، البتہ ان کے ذاتی فتن و فجور میں بالکل تعاون نہ کرنا ہو گا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی پسندیدہ چیز پر مدد طلب کرنے والے شخص کی بہر حال مدد کی جائے، بشرطیکہ اس سے کوئی ناپسندیدہ چیز کا ظہور لازم نہ آئے۔

یہ مقام بہت نازک اور مشکل ہے، اس لئے بہت سے صحابہ کے دلوں میں تنگی پیدا ہوئی تھی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اسی وجہ سے اس موقع پر اپنی ناراً نسگی کا اعلیماً کیا تھا اور حضرت ابو بکر نے انہیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا جواب دیا۔

اس سے یہ بھی ثابت ہوا کہ وہ تمام صحابہ میں افضل تھے، اللہ، رسول اور دین کے بارے میں ان کی واقفیت سب سے زیادہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موافقت میں سب سے زیادہ سخت تھے۔ اسی وجہ سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر کے علاوہ کسی اور صحابی سے دریافت نہیں کیا۔

۱۱۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حدیبیہ کی جانب دائیں طرف مائل ہو کر نکلے تھے۔ اسی وجہ سے امام شافعی کا قول ہے کہ اس کا بعض حصہ حرم میں ہے اور بعض حصہ حل میں۔ اسی واقعہ کے ضمن میں امام احمد نے یہ روایت نقل کی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حرم میں نماز پڑھتے تھے اور قیام حدود حرم سے باہر تھا۔ اس میں نہ بھی اشارہ ہے کہ اجر میں اضافہ کا وعدہ پورے حرم سے متعلق ہے۔ صرف مسجد سے نہیں اور آپ کے ارشاد گرامی «صَلَّأْ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ» کی حیثیت وہی ہے جو آمیت کریں فَلَا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ اور شَبَّخُنَ الَّذِي أَسْرَى بِعَنْدِهِ لَيَلَامَنَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ میں ہے۔

۱۲۔ معلوم ہوا کہ جو کم کے قریب اترے اسے چاہیے کہ حل میں اترے اور حرم میں نماز ادا کرے۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ ایسا ہی کیا کرتے تھے۔

۱۳۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ مسلمانوں کی مصلحت کے پیش نظر امام صلح کا مطالبہ کر سکتا ہے۔

۱۴۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ غیر مسلم قاصدوں کی آمد کے موقع پر فخر اور شان و شوکت اور امام کی توقیر و تنظیم کے لئے کسی کا بطور محاذ تکوار لے کر کھڑا ہونا مناسب و جائز ہے۔ یہ تکبر نہ موم میں شمار

نہیں ہو گا، جیسا کہ حضرت مغیرہ اس موقع پر آپ کے سر کے پاس تکوار لے کر کھڑے تھے اور وہ آپ کے روزانہ کے معمول میں نہ تھا۔

۱۵۔ دوسرے یہ کہ قاصد کے سامنے اونٹوں کو بھینجنے سے یہ دلیل نکلتی ہے کہ کفار کے قاصدوں کے سامنے اسلامی شعائر کا اظہار مستحب ہے۔ مغیرہ بن شعبہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمانا کہ اسلام مجھے قبول ہے اور مال سے کوئی مطلب نہیں، اس بات کی دلیل ہے کہ معاهدہ والے مشرک کا مال حفظ ہے۔ اس پر قبضہ نہیں کیا جائے گا، بلکہ واپس کر دیا جائے گا کیوں کہ مغیرہ امان کے بعد ان کی مصاہبت میں آیا تھا۔ پھر بے وفا کی قبضہ کر لیا، لیکن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے مال سے کوئی تعریض نہ کیا، نہ مدافعت کی، نہ ضمانت دی، کیونکہ یہ واقعہ مغیرہ کے اسلام قبول کرنے سے پہلے پیش آیا۔

۱۶۔ اس سے یہ معلوم ہوا کہ مصلحت شرمنگاہ کا نام کھلے الفاظ میں لیا جا سکتا ہے جیسا کہ حضرت ابو بکر نے عروہ بن مسعود کو مخاطب کر کے کہا تھا کہ «أَمْضِصْ بَطْرَ الْأَلَّاتِ وَالْعُزَّى» لات و عزی کی شرمنگاہ چوسو، اور جیسا کہ جاہلیت کے دور کے نعروں کو دہرانے والے شخص کے حق میں باپ کی شرمنگاہ کی وضاحت کا حکم ہے۔

اس میں کسی طرح کا کنایہ نہیں کیا گیا ہے۔ کیوں کہ ہر مقام کے مناسب ایک بات ہوتی ہے۔  
۱۷۔ قاصدین کی بے ادبی پر صبر و تحمل سے کام لینا چاہیے۔ جیسا کہ عروہ کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی دادِ حمی پکڑنے پر آپ کی طرف سے کوئی اعتراض نہیں ہوا۔

۱۸۔ نیز معلوم ہوا کہ مستعمل پانی، نخامہ و بلغم وغیرہ جیسے مواد پاک ہیں۔

۱۹۔ معلوم ہوا کہ نیک فال لینا مستحب ہے، کیوں کہ سیل کی آمد پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اب کام آسان ہو گیا۔"

۲۰۔ اس واقعہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مصلحت کی بنیاد پر مشرکین کا ساتھ دے کر صلح کرنا جائز ہے۔

۲۱۔ اگر کوئی شخص وقت کے تعین کے بغیر قسم کھائے یا نذر مانے یا کوئی وعدہ کرے تو اس کی تعین فوری ضروری نہیں بلکہ اسے مملت رہے گی۔

۲۲۔ حلق کروانا اقصى سے افضل ہے۔ عمرہ میں بھی حج کی طرح حلق یا تقصیر ہے۔ حج یا عمرہ میں زبردستی روکے گئے شخص کے لئے بھی حلق یا تقصیر کرنا ہے۔

۲۳۔ محض اسی جگہ قربانی کرے جماں اسے روکا گیا، چاہے حل ہو یا حرم، یہ ضروری نہیں کہ جانور کسی شخص کو دے تاکہ وہ حرم میں لے جا کر اس کی قربانی کرے اور یہ کہ حدی کے اپنے پیچنے سے پسلے وہ شخص حلال نہ ہو گا، یکوں کہ قرآن میں ارشاد گرامی ہے :

﴿وَالْمَهْدَىٰ مَعْكُوفٌ فَإِنْ يَلْغُ مَحْلَهُ﴾ [الفتح: ۲۵]

اور قربانیوں کو قربان گاہ تک پیچنے سے روکا کہ وہ اپنی جگہ پر کھڑی کی کھڑی رہ گئیں۔

۲۴۔ جس جگہ ان لوگوں نے قربانی کی تھی وہ حل کا مقام تھا کیوں کہ حرم پورا کا پورا قربانی کی جگہ ہے۔ اگر جانور وہاں پیچ جاتا تو آیت میں روکنے کا ذکر نہ ہوتا۔

۲۵۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ محض پر قضا واجب نہیں ہے۔ اس صلح کے بعد والے عمرہ کو عمرہ القمناء اس لئے کہا جاتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے دوبارہ کرنے پر معاهدہ کیا تھا۔

۲۶۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ حکم عام کی تعمیل فوری ضروری ہے ورنہ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام کے فوراً عمل نہ کرنے پر ناراض نہ ہوتے۔ صحابہ کا یہ توقف و تردود سعی مغفور تھی، نہ کہ سعی ممکنکوں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی کوتایہوں کو معاف کر دیا تھا اور جنت کا حقدار کر دیا تھا۔

۲۷۔ کفار سے اس شرط پر معاهدہ جائز ہے کہ اگر مسلمان مردوں میں سے کوئی آئے تو اسے واپس کر دیا جائے۔ اگر عورتیں آئیں تو انہیں نہ لوٹایا جائے کیونکہ ان کا لوٹانا جائز نہیں۔ اس معاهدہ کا یہی جزء قرآن کی نص سے منسوب ہے۔ دوسرے اجزاء کی منسوخی کا دعویٰ صحیح نہیں۔

۲۸۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ اگر کوئی عورت مسلمان ہو کر شوہر کے نکاح سے بھاگ آئے تو ایسی صورت میں متفقہ و متعینہ قیمت ادا کی جائے اور مر مثل کا انتبار نہ ہو گا۔

۲۹۔ کفار کے پاس حسب معاهدہ امام کے پاس آنے والے کسی شخص کو لوٹانے میں وہ شخص داخل نہ ہو گا جو اسلام کی حالت میں امام کے علاوہ کسی اور علاقہ میں چلا جائے۔ ایسا شخص اگر امام کے علاقہ میں آئے گا تو بغیر طلب اس کا لوٹانا ضروری نہیں۔

۳۰۔ اگر کسی نے بھاگ کر آنے والے مسلمان کو حوالہ کر دیا اور پھر وہ راستہ میں ان لوگوں کو قتل کر دے، تو اس پر دیت یا قصاص واجب نہ ہو گا اور نہ امام اس کا ذمہ دار ہو گا۔

۳۱۔ اگر کسی مسلمان بادشاہ اور کافروں کے درمیان کوئی معاهدہ ہوا ہو تو کسی دوسرے علاقہ کا حاکم ان پر حملہ آور ہو سکتا ہے۔ شیخ اسلام ابن تیمیہ نے ایسا ہی فتویٰ دیا ہے۔ انہوں نے مشرکین کے ساتھ ابو

بصیر کے معاملہ کی مثال بطور دلیل پیش کی ہے۔

### واقعہ صلح حدیبیہ میں بعض مخفی حکمتیں :

اس واقعہ میں جو بے شمار حکمتیں پہنچاں ہیں، انھیں سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی شمار نہیں کر سکتا۔ چنانچہ یہاں بعض حکمتوں پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔

۱۔ یہ معاهدہ عظیم الشان فتح کا پیش خدمہ تھا، اور اللہ تعالیٰ کی یہ سنت طیبہ ہے کہ جو بھی عظیم المرتبت و جلیل القدر کام کرتا ہے تو اس کے لئے پہلے مقدمات اور تمہید قائم فرماتا ہے جو اس کا سبب بنتی ہیں اور اس کی طرف رہنمائی کرتی ہیں۔

۲۔ یہ معاهدہ سب سے بڑی فتح تھی کیونکہ لوگوں نے ایک دوسرے کو امان دے دی، اور مسلمان اور کفار آپس میں آزادانہ ملنے لگے۔ انہیں اسلام و قرآن کی دعوت دینے لگے، اور اسلام کے متعلق علانیہ مناظرے شروع ہو گئے۔ مخفی طور پر جو مسلمان تھا، وہ بھی ظاہر ہو گیا اور اس مدت میں جس نے چاہا، وہ اسلام میں داخل ہو گیا۔ اس طرح وہ شرائط جنہیں کفار نے اپنے فائدہ کے لئے معاهدہ میں شامل کیا تھا، مسلمانوں کے حق میں مفید ہو گئیں۔ کفار عزت کی سوچ رہے تھے لیکن انہیں ذلت نصیب ہوئی اور مسلمانوں نے اللہ کے سامنے عاجزی کی تو انہیں عزت حاصل ہوئی۔ اس طرح باطل کے سارے حاصل ہونے والی عزت حق کی وجہ سے ذلت بن گئی۔

۳۔ اس معاهدہ کو اللہ تعالیٰ نے ایمان و یقین میں اضافہ کا سبب قرار دیا۔ قضا و قدر الہی پر رضا و عدووں کی تصدیق اس کے وعدوں کا انتظار، پھر سیکھنے کی صورت میں اللہ تعالیٰ کے انعامات کا مشاہدہ جس کے ذریعہ والوں کو اطمینان نصیب ہوا اور انہیں قوت حاصل ہوئی، جس کی انہیں سخت ضرورت تھی، کیونکہ حالات ایسے تھیں کہ پہاڑ بھی ڈگ کا جاتا۔

۴۔ اس صلح نامہ کو اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کے تمام گذشتہ و آئندہ گناہوں کی بخشش کا سبب بنایا اور ان پر اپنی نعمت کے اتمام اور صراط مستقیم کی طرف ہدایت اور غالب نصرت کا سبب قرار دیا۔ یہاں پر اللہ تعالیٰ نے مومنوں کے دلوں کو اضطراب و پریشانی کے موقع پر سکون و اطمینان سے متصف فرمایا، پھر اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کی بیعت کا ذکر فرمایا اور اسے اس طرح موکد کیا کہ گویا کہ اللہ تعالیٰ کی ہی بیعت ہے۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا وست مبارک ان کے ہاتھوں پر تھا تو گویا کہ

ان پر اللہ تعالیٰ کا دست مبارک تھا۔

پھر خبردی کہ اس عمد کو توڑنے والے کی اس حرکت کا زوال خود اس پر آکر رہے گا، اور ان اعراب کا ذکر فرمایا جنوں نے عمد ٹکنی کی اور اللہ کے ساتھ بد ظنی کا ثبوت دیا۔ پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر بیعت کی وجہ سے مونموں سے راضی ہوا اور اس وقت ان کے قلوب جس صدق و وقا سے پرتھے، خدا ہی خوب جانتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کے قلوب پر سینہ طہانت، اور رضا نازل فرمائی، اور ان کو فتح و نصرت سے ہمکار کیا اور کثیر مال غیمت سے نواز۔ سب سے پہلی فتح اور غیمت خیر میں حاصل ہوئی تھی پھر فتوحات و غنائم کا سلسہ ہمیشہ کے لئے کھل گیا۔

مسلمانوں سے مخالفین کے ہاتھوں کو روکنے کا جو ذکر ہے، اس کی تفسیر میں بعض لوگوں کا قول ہے کہ اہل کم کے شر سے محفوظ کرنا مراد ہے۔ بعض کا قول ہے کہ یہودیوں کی طرف اشارہ ہے جو صحابہ کے مدینہ سے نکلنے کے بعد وہاں پر موجود مسلمانوں کو قتل کرنے کا منصوبہ بنا رہے تھے۔ بعض حضرات کا قول ہے کہ خیر کے لوگ اور قبیلہ اسد و غلطان کے حیف لوگ مراد ہیں۔ لیکن صحیح و راجح قول یہ ہے کہ آیت ان تمام دشمنان اسلام کے حق میں عام ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿وَإِنَّكُونَ مَأْيَةً لِّلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الفتح : ۲۰]

اور تما کہ مونموں کے لئے نشانی بن جائے۔

نشانی بنے والی چیز کو بعض نے ہاتھوں کے روکنے کو اور بعض نے فتح خیر کو قرار دیا ہے۔ اس نعمت کے بعد اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو نعمت ہدایت سے بھی نوازا اور ان سے ایسی فتوحات و غنائم کا وعدہ فرمایا جن کا تصور بھی نہیں کر سکتے تھے۔ اس کی تفسیر فتح مکہ، روم، فارس اور خیر کے بعد مشرق و مغرب کی دیگر فتوحات سے کی گئی ہے۔

اس کے بعد فرمایا کہ اگر کفار اولیاء اللہ سے جنگ کریں تو انہیں نصرت نہ ملے گی اور پیشہ پھیر کر فرار ہو جائیں گے، اور اس کے بندوں میں یہ اللہ تعالیٰ کی سنت قدیمہ چلی آ رہی ہے اور اللہ کی سنت میں تبدیلی نہیں آیا کرتی۔

اگر یہاں یہ سوال کیا جائے کہ ایسی صورت حال غزوہ احمد میں کیوں پیش نہیں آئی، تو اس کا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ وعدہ صبر و تقویٰ کی شرط سے مشروط ہے، اور احمد کے دن چونکہ مسلمانوں نے صبر

کا دامن چھوڑ دیا تھا اور سُتی اور بزرگی کا مظاہرہ کیا اور تقویٰ کے بجائے مخالفت و نافرمانی میں ملوث ہو گئے، اس لئے اللہ تعالیٰ کا وعدہ پورا نہ ہوا۔

پھر نہ کوہہ مردوں اور عورتوں کی وجہ سے ہاتھوں کو روکنے کا ذکر کیا اور ان سے عذاب کو اس طرح دور کیا جس طرح رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی کے وقت آپ کے سبب عذاب کو ہٹایا تھا۔ پھر کفار کے دلوں کی حیثیت کا ذکر فرمایا جس کا مرجع ان کی جمالت اور ظلم و زیادتی ہے، اور اس حیثیت جاہلیہ کے مقابلہ میں اپنے اولیاء کے دلوں میں جو اطمینان و سکینت نازل فرمائی ہے، اس کا ذکر فرمایا۔ اور کلمہ تقویٰ کو اس لئے ضروری قرار دیا ہے کہ اس سے عام طور پر وہ تمام باتیں مراد ہیں، جن سے اللہ تعالیٰ کا ذرپیدا ہوا اور سب سے اعلیٰ و افضل کلمہ اخلاص ہے۔

پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی ذات پاک ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق دے کر مبعوث فرمایا تاکہ اسے باقی تمام ادیان پر غالب کرے۔ پس جب دین اسلام کے اتمام کا اور تمام ادیان پر غلبہ عطا کرنے کا کفیل خود اللہ تعالیٰ ہو گیا تو اس میں مسلمانوں کے قلوب کو قوت و فرحت حاصل ہوئی اور اس عمد پر انہیں یقین حاصل ہوا کہ ضرور پورا ہو کر رہے گا۔

یہ نہ سمجھا جائے کہ حدیبیہ کے روز جو چشم پوشی واقع ہوئی وہ دشمن کی مدد و نصرت اور اپنے رسول و دین سے اعراض تھا، اور یہ ہو بھی کیسے سکتا ہے جب کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو دین حق کے ساتھ مبعوث فرمایا اور وعدہ کیا کہ اس دین کو باقی تمام ادیان پر غالب کر دے گا اس کے بعد اللہ نے اپنے رسول کا اور ان کی پاکیاز جماعت کا ذکر کیا اور ان کی بہترین تعریف فرمائی۔ جب کہ فرقہ روانفیض اس کے بر عکس بات کہتے ہیں۔

## فصل (۵)

### غزوہ خیبر

موی بن عقبہ فرماتے ہیں کہ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حدیبیہ سے لوٹ کر مدینہ تشریف لائے تو تقریباً میں دن شہرے، اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم خیبر کی طرف نکلے اور اللہ تعالیٰ نے حدیبیہ ہی میں اس کا وعدہ فرمایا تھا۔

مدینہ پر حضرت سباع بن عرفط کو اپنا نائب مقرر فرمایا۔ اس وقت حضرت ابو ہریرہ پہلی مرتبہ مدینہ پہنچے اور صبح کی نماز میں حضرت سباع ابن عرفط سے پہلی رکعت سے پہلی رکعت میں «کے ہی عص» اور دوسری رکعت میں «وَتَلِيلُ الْمُطَّقِفِينَ» سنی۔ نماز ہی میں کہنے لگے کہ : ”فلاں شخص کا ناس ہو“ اس کے پاس دو پیانے ہیں، جب کوئی چیز ناپ کرتا ہے تو چھوٹے پیانے سے اور جب لیتا ہے تو بڑے پیانے سے لیتا ہے۔ نماز سے فارغ ہو کر انہوں نے حضرت سباع سے ملاقات کی۔ غزوہ سے واپسی پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں کو مال غنیمت میں شریک فرمایا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیبر پنج کر صبح کی نماز ادا فرمائی۔ اس کے بعد مسلمان سوار ہوئے تو اہل خیبر اپنے کھیتوں اور کام کاچ کی جگہوں کی طرف نکلے اور انہیں مسلمانوں کی آمد کا علم تک نہ تھا بلکہ وہ اپنے کھیتوں کی طرف نکلے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : اللہ اکبر خیبر برباد ہو گیا، اللہ اکبر خیبر برباد ہو گیا، جب ہم ایک قوم کے علاقہ میں اترے تو ڈرائے جانے والوں کی صبح بری ہوئی۔

اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کو جھنڈا اعطایا جس کی تفصیل حدیث کی کتابوں میں مذکور ہے، پھر مصنف نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مقابلے کا حال اور عامر بن الاکوع کا واقعہ نقل کیا ہے۔ چنانچہ اس محاصرہ کے بعد بالآخر خیبر کے یہودی پست ہو گئے اور انہیں اس بات پر صلح کرنی پڑی کہ جلاوطن ہو جائیں اور ہتھیاروں کے علاوہ جتنا مال و متعہ اپنی بار برواریوں پر لے جاسکتے ہیں، لے جائیں لیکن جب جلاوطنی کا وقت آیا تو عرض کرنے لگے آپ ہمیں رہنے دیں ہم اس زمین سے خوب واقف ہیں

اور وعدہ کرتے ہیں کہ اس کی اصلاح و درستگی اور حفاظت کرتے رہیں گے۔ خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے پاس اس وقت بھتی باڑی کے لئے آدمی نہ تھے، آپ نے یہودیوں کی درخواست منظور کریں اور جلاوطنی عارضی طور پر نلتوي کر کے آدمی بیانی پر انہیں زینیں دے دیں۔

معاہدہ میں کوئی میعاد مقرر نہ تھی بلکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مرضی پر موقف تھا جب تک چاہیں انہیں رکھیں۔ اور معاہدہ میں یہ بھی شرط رکھی کہ سونا اور چاندی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہو گا اور وہ اس کو چھپائیں گے نہیں اور نہ کوئی چیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے او جمل کریں گے۔ اگر انہوں نے ایسی حرکت کی تو پھر نہ ذمہ ہے اور نہ عمد ہو گا۔ لیکن انہوں نے ایک مشک جس میں مال اور حی این اخطب کے زیورات تھے، چھپا لی۔ وہ اسے بنو نفسیر کی جلاوطنی کے وقت خیربر کی طرف اٹھا لے گئے۔ اس کے بعد مصطفیٰ نے پورا قصہ ذکر کیا ہے۔ صلح کے بعد آپ نے این الٰۃ الحقیقیں کے علاوہ کسی کو قتل نہیں کرایا۔

اسی غزوہ میں صفیہ بنت حبیبہ ای بن اخطب قید ہو کر آئیں اور وہ این الٰۃ الحقیقیں کی زوجیت میں تھیں اور اسلام لے آئیں تھیں۔ آپ نے انہیں اپنے لئے منتخب کر لیا اور آزاد کر کے زوجیت میں لے آئے۔ لفظ مراد انہیں کیا بلکہ آزادی کو مرقرار دیا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیربر کی پیداوار چھتیں سوسم میں تقسیم فرمادی۔ ہر سوسم ایک سوسم کا تھا گویا کہ کل چھتیں سوسم ہن گئے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں کے لئے نصف یعنی اٹھارہ سوسم تھے۔ باقی نصف یعنی اٹھارہ سوسم اس کے محافظین اور وہاں پر مسلمانوں کے امور کے لئے چھوڑ دیئے گئے۔

امام تیہقی فرماتے ہیں کہ اس کا سبب یہ ہے کہ خیربر کا ایک حصہ حملے سے اور ایک حصہ صلح سے فتح ہوا۔ چنانچہ جو حصہ لڑائی سے فتح ہوا اسے اہل خس اور غنا نہیں میں تقسیم کر دیا گیا اور جو حصہ صلح سے فتح ہوا اسے منتظمین اور مسلمانوں کے امور اور مصلح عامہ کے لئے چھوڑ دیا گیا۔

امام تیہقی کی یہ وضاحت امام شافعی کے مذہب کے اس قائدہ پر منی ہے کہ جنگ کے ذریعہ فتح کی جانے والی تمام زمینوں کو تقسیم کرنا واجب ہے، لیکن جو سیرہ مغازی کا مطالعہ کرے گا، اس پر یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہو جائے گی کہ خیربر قوت سے فتح ہوا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بزرور قوت اس علاقے پر قابض ہوئے۔ اگر مصالحت سے فتح ہوا ہوتا تو آپ جلاوطن نہ کرتے۔ البتہ امام کو اختیار ہے کہ

چاہے تو زمین تقسیم کرے یا روک رکھے۔ اگر چاہے تو کچھ تقسیم کرے کچھ روک رکھے۔  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے تینوں طرح کے افعال ثابت ہیں، چنانچہ آپ نے بنو قریضہ و بنو نفیر  
کی زمین کو تقسیم کر دیا تھا، مکہ کو تقسیم نہیں کیا، اور خیر کے ایک حصہ کو تقسیم کر دیا اور ایک حصہ کو باقی  
رکھا۔

الم حدیبیہ میں سے سوائے حضرت جابر بن عبد اللہ کے کوئی خبر سے غیر حاضر نہ تھا۔ آپ نے ان  
کے لئے حصہ لگایا۔ اسی غزہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آپ کے پیچا زاد بھائی جعفر  
بن الی طالب اور ان کے ساتھی بھی آئے۔ ان کے ہمراہ ابو موسی اشتری اور ان کے رفقاء اشعری قبلیہ  
کے لوگ تھے۔

اسی جنگ میں ایک یہودی عورت زینب بنت المارث نے زہر ملا کر بھنی ہوئی بکری تحفہ میں پیش کی  
جسے آپ نے اور بعض صحابہ نے تداول کیا۔ ایک روایت میں ہے کہ آپ نے اسے کوئی سزا نہیں دی اور  
دوسری روایت میں ہے کہ آپ نے اس عورت کو قتل کرنے کا حکم دے دیا تھا۔ حضرت ابو ہریرہ کی  
روایت ہے کہ کھانے والوں میں بشر بن البراء کا انتقال ہو گیا تو آپ نے اس عورت کو قتل کروادیا۔  
جب قریش کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خیرپر حملہ کی خبر ملی تو انہوں نے آپس میں شرط لگائی۔  
بعض کہتے تھے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ غالب ہوں گے، اور بعض لوگ کہتے تھے کہ دونوں  
حليف اور خیر کے یہودی غالب ہوں گے۔ مصنف نے یہاں مجاہ بن علاظ جو مسلمان ہو گئے تھے، اور فتح  
خیر میں شریک تھے ان کا واقعہ ذکر کیا ہے۔

### غزوہ خیر سے مستبط احکام و مسائل :

اس غزوہ سے مندرجہ ذیل فقیہی احکام و مسائل ثابت ہوئے۔

۱۔ حرمت والے میتوں میں کفار سے قتل و قتل جائز ہے۔ کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم محرم میں  
خیر کی جانب روانہ ہوئے تھے۔

۲۔ مال غیمت تقسیم کرنے میں سوار کو تین حصے اور پیدل کے لئے ایک حصہ دیتا چاہئے۔

۳۔ ایک فوجی کے لئے جائز ہے کہ اگر اسے کھانے کی کوئی چیز ملے تو اسے استعمال کرے اور اس میں سے  
خس ادا نہ کرے، جس طرح حضرت عبد اللہ بن مغفل کو چینی کی ایک بوری ملی تو انہوں نے نبی اکرم صلی

اللہ علیہ وسلم کی موجودگی میں اسے اپنے لئے مخصوص کر لیا۔

۳۔ اگر جنگ کے خاتمہ پر کچھ لوگ میدان میں آئیں تو انہیں حصہ نہیں ملے گا جب تک تمام لشکر اجازت نہ دے دے، کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہ سے اہل سفینہ کے متعلق مشورہ فرمایا تھا۔

۴۔ پالتو گدھوں کا گوشت حرام ہے کیونکہ وہ گندہ ہوتا ہے۔ یہ قول ان صحابہ کے قول پر مقدم سمجھا جائے گا، جنہوں نے یہ علمت بتائی ہے کہ یہ سواری و باربرداری کا جانور ہے اور اس قول پر مقدم ہے کہ اس کا خس نہیں نکلا جائے گا اور اس پر بھی مقدم ہے کہ یہ گندگی کھاتا ہے۔

۵۔ امام کے لئے صلح کا معاملہ کرنا جائز ہے اور یہ کہ جب چاہے اسے فتح کر دے۔ صلح اور امان کے معاملہ کو شرائط پر متعلق کرنا اور مضمون لوگوں کو سزا کے بعد ثابت رکھنا، یہ حکم شرعی عدالت ہے نہ کہ ظالمانہ سیاست۔

۶۔ قرآن کا لحاظ کرنا جائز ہے، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا : ”کہ مال زیادہ تھا اور مدت تمہوری“ اور یہ کہ جس شخص کا جھوٹ ثابت ہو جائے، اس کے قول کی طرف توجہ نہیں دی جائے گی۔

۷۔ اگر اہل ذمہ اپنے آپ پر عائد شدہ شرائط میں سے کسی کی مخالفت کر دیں تو ان کا ذمہ ختم ہو جاتا ہے، نیز یہ کہ جس نے تقسیم سے قبل غنائم میں سے کچھ لے لیا وہ اس کا مالک نہ ہو گا، اگرچہ وہ چیز اس کے حق سے بھی کم ہو، جیسا کہ آپ نے ایک تمہارے لینے کے متعلق فرمایا ”آگ کا ایک تمہ“۔

۸۔ نیک فال لیتا جائز ہے بلکہ مستحب ہے جیسا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیر والوں کے ساتھ کہاں کلمائی اور توکری دیکھ کر یہ فال لیا کہ خیر ویران ہو جائے گا۔

۹۔ معاملہ کو توڑنے والے اگر با اختیار افراد ہوں تو عورتوں اور بچوں کے حق میں بھی معاملہ ثوٹ جائے گا، اور اگر کسی جماعت کا ایک فرد بقیہ افراد کی موافقت کے بغیر عمد توڑے تو عورتوں اور بچوں کے حق میں عمد نہیں ٹوٹے گا، جیسا کہ قیدیوں میں سے اگر کسی کا خون آپ مباح قرار دیں تو یہ حکم اس کی عورتوں اور بچوں کو شامل نہ ہو گا۔

۱۰۔ اپنی لوہڈی کو آزاد کرنا پھر آزاد کرنے کے بعد اس سے نکاح کرنا اور آزادی کو حق مرمنقر کرنا جائز ہے اور لوہڈی کے اذن اور گواہوں اور ولی کے بغیر اسے زوجہ بنالیتا جائز ہے، جس طرح نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت صفیہ کے معاملہ میں کیا تھا۔

۴

۱۲۔ آدمی کا اپنے یادو سرے کے بارے میں جھوٹ بولنا جائز ہے، بشرطیکہ دوسرے کو اس سے کچھ نقصان نہ ہو اور اس آدمی کا حق اسے مل جائے۔ جس طرح مجاج نے کیا تھا اسی طرح کافر کا ہدیہ قبول کرنا جائز

13۔ جو آدمی کسی کو زہر دے کر قتل کر دے تو اسے قصاص میں قتل کیا جائے گا جیسا کہ ایک یہودیہ کو حضرت بشر بن براء کے قتل کے عوض قتل کیا گیا۔

پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خیر سے نکل کر وادی قری تشریف لے گئے۔ وہاں یہودیوں کی ایک جماعت رہتی تھی۔ وہاں جب یہ لوگ پہنچے تو انہوں نے تیر مارنے شروع کر دیئے، اس حملہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا غلام مدعا معم قتل ہو گیا تو لوگوں نے کماکہ جنت اسے مبارک ہو۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سن کر فرمایا، ہرگز نہیں، قسم ہے اس ذات پاک کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے جو چادر اس نے خیر کے روز تقسیم سے تکلی تھی وہ اس پر آگ بن کر شعلہ زن ہو گی۔

اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو جہاد کی ترغیب دی۔ ان کی صف بندی فرمائی اور یہودیوں کو اسلام کی دعوت دی۔ اس کے بعد ایک آدمی نکلا اس کے مقابلے میں حضرت زیر بن عوام نکلے اور انہوں نے اس کو قتل کر دیا پھر ایک اور نکلا اسے بھی قتل کر دیا، پھر ایک اور شخص سامنے آیا جس کے مقابلے میں حضرت علی نکلے اور اس کا کام تمام کر دیا۔

اس طرح کفار کے گیارہ آدمی کے بعد دیگرے قتل ہو گئے۔ جو نبی ایک قتل ہو جاتا، دوسروں کو دعوت اسلام دی جاتی، جب نماز کا وقت آ جاتا تو آپ صحابہ کے ساتھ نماز ادا فرماتے پھر واپس آ کر انہیں اسلام کی دعوت دیتے اس کے بعد مقابلہ فراتے۔ آخر شام ہو گئی۔ اور جب سجح ہوئی اور ابھی سورج ایک نیزہ بھی اوپنچانہ ہوا تھا کہ آپ نے اس علاقہ پر تقبہ کر لیا، اور مقام کو بنور شمشیر فتح فرمایا اور پاشندوں کے ساتھ اہل خیر کا ساسلوک و معاملہ کیا۔

یہی حشر اہل ند ک کا بھی ہوا۔ تباہ کے یہودیوں کو جب یہ حالات معلوم ہوئے تو خائف ہو گئے اور صلح کی درخواست بھیجی، جو منظور ہوئی اور اہل خیر کی شرطوں پر ان سے بھی معاملہ کر لیا اور وہ اپنے مال و جائیداد کے ساتھ وہیں مقیم رہے۔

یہ لوگ حضرت عمر کے دور خلافت میں بھی وہاں سے نہیں نکالے گئے، کیونکہ تباہ اور وادی قری کے علاقے بلاد شام میں مانے جاتے تھے اور اس سے نچلا علاقہ مدینہ تک جزا میں داخل ہے۔ اس کے بعد

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ منورہ والپس تشریف لے آئے۔ واپسی پر ایک شب ایک جگہ اترے اور حضرت بلاں سے فرمایا کہ ”ہمارے لئے مجرم نماز کا خیال رکھنا“ پھر مصنف نے بقیہ حدیث ذکر کی۔ ایک روایت میں ہے کہ حدیبیہ سے واپسی کی بات ہے اور لوگوں کا قول ہے کہ توک سے واپسی پر آپ نے یہ فرمایا تھا۔

اس واقعہ سے معلوم ہوا کہ جو نماز کے وقت سو جائے یا بھول جائے تو اس کے لئے نماز کا وقت اس گھنٹی میں ہے جب وہ بیدار ہو یا اسے یاد آجائے۔ نیز یہ معلوم ہوا کہ سنن راجہ کی فرائض کی طرح قضاۓ کمل ہو گی اور قضاۓ نماز کی ادائیگی کے وقت اذان و اقامۃ بھی ہو گی اور قضاۓ نماز کو باجماعت ادا کر سکتا ہے اور اس کو فوراً ادا کرنا چاہئے، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے ”اسے چاہئے کہ جب یاد آئے اسے ادا کرے“ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مکان نزول سے کچھ دور جا کر ادا کی کیونکہ وہ شیطان کی جگہ تھی اور اس سے بستر جگہ پر تشریف لے گئے۔ اس کی وجہ سے جو تاخیر ہوئی اس کا کوئی طائل نہیں کیونکہ یہ بھی نماز کے لئے ہی تھی۔ اس میں یہ بھی تنبیہ ہے کہ شیطان کی جگہوں پر نماز سے اجتناب کیا جائے گا جیسے حمام وغیرہ۔

جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ والپس آئے، مهاجرین کو خبر کے مال سے حصہ ملا تو انہوں نے انصار کو ان کے عطیات والپس کر دئے جو انہوں نے ان صحابہ کو دے رکھتے۔

خبر سے واپسی پر نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم شوال تک مدینہ میں رہے اور اس زمانہ میں آپ نے چھوٹے چھوٹے دستے روانہ فرمائے۔ ان میں سے ایک دستہ عبداللہ بن حذافہ رضی اللہ عنہ کا تھا جنہوں نے اپنے ساتھیوں کو آگ میں داخل ہونے کا حکم دیا تھا۔ جب آپ کو معلوم ہوا تو فرمایا کہ ”اگر وہ لوگ اس میں داخل ہو جاتے تو اس سے کبھی نہ نکلتے۔ اطاعت امیر صرف معروف میں ہے۔“ اگر یہ کہا جائے کہ اگر وہ آگ میں داخل ہو جاتے تو وہ اپنے خیال میں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہوئے داخل ہوتے۔ گویا از روئے تاویل وہ خطوار سمجھے جاتے۔ اس لئے جنم میں وہ داکی طور پر کیسے رہ سکتے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ چونکہ آگ میں اپنے آپ کو ڈالنا معصیت ہے، اس لئے خود کشی کرنے کی پاداش میں وہ ہمیشہ اس میں رہتے، کیونکہ خالق کی نافرمانی کرتے ہوئے مخلوق کی اطاعت جائز نہیں اور اطاعت امیر سے آگ میں داخل ہونا اللہ اور اس کے رسول کی معصیت ہو گی۔ اس طرح یہ اطاعت ہی سزا کا مستوجب ہو جاتی، کیونکہ یہ حرکت خود ہی معصیت کی حیثیت رکھتی ہے، اور اگر داخل ہو جاتے تو

گویا اللہ اور اس کے رسول کے نام فرمان ہوتے۔ اس آدمی کے متعلق جو خود کشی کرے ایسا حکم ہے تو جو آدمی دوسرے مسلمان کو امیر کے حکم سے ناجائز ایذا دے تو اس کی کیا حالت ہوگی۔

اور ایسے بازی گروں کے بارے میں کیا کہا جائے گا جو آگ میں کو وجاتے ہیں اور جملاء سمجھتے ہیں کہ یہ حضرت ابراہیم کی میراث ہے اور یہ سمجھتے ہیں کہ جس طرح حضرت ابراہیم پر آگ ٹھنڈی اور سلامتی والی بن گئی تھی۔ اسی طرح ان پر برداؤ سلاماً بن جائے گی اور اس غلط فہمی میں جتنا ہیں کہ وہ حال رحمانی میں آگ کے اندر کو دے ہیں، حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ وہ حال شیطانی میں داخل ہوئے، کیونکہ یہ نہیں جانتے کہ بازی گر ایک خاص قسم کا لباس استعمال کرتے ہیں اور لوگوں پر ظاہر کرتے ہیں کہ وہ اولیاء الرحمن میں سے ہیں حالانکہ وہ اولیاء شیطان میں سے ہیں۔

## فصل (۱۷)

### فتح مکہ کا عظیم واقعہ

فتح مکہ تاریخ اسلام کا وہ عظیم واقعہ ہے جس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے اپنے دین، اور اپنے رسول، لفکر اسلام اور حرم ائمین کو عزت بخشی جس سے آسمان والے مرت سے جھوم اٹھے اور جس کی شرت و سرپلندی، شریا و کمکشان سے زیادہ بلند و تابناک ثابت ہوئیں اور لوگ گروہ در گروہ دین اسلام میں داخل ہونے لگے۔

واقعہ یوں پیش آیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مار مفتان المبارک سنہ ۸ مجری کو مکہ کی طرف دس ہزار مجاہدین کا لفکر لے کر روانہ ہوئے، کیونکہ قریش مکہ نے صلح حدیبیہ کی خلاف ورزی کرتے ہوئے معاهدہ خود ہی توڑ دیا تھا۔

جب اسلامی فوج مرا لٹھران نامی مقام پر پہنچی تو آپ نے رات کے وقت اُگ جلانے کا حکم دیا جس سے قرب و جوار کے تمام علاقے روشن ہو گئے۔ قریش کو اب تک خبر نہ تھی۔ انہیں ڈر تو تھا مگر یہ وہم گمان بھی نہ گذرا تھا کہ مسلمان اس تیزی سے سر پر آپنچیں گے۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مجاہدین کے ساتھ بالائی مکہ سے شر میں داخل ہوئے اور حضرت خالد رضی اللہ عنہ کو اس فرمان کے ساتھ مکہ کے نیشی مقام کی طرف سے بھیجا کر اگر کوئی مراجحت ہو تو اسے بے تکلف دفع کر دیں، جس میں دو مسلمان شہید ہوئے اور پارہ مشرک قتل کئے گئے۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے داخلے کے بعد خانہ کعبہ کا رخ فرمایا۔ مساجرین و انصار آپ کے ارد گرد چل رہے تھے، یہاں تک کہ وہ مسجد حرام میں داخل ہو گئے اور طواف بیت اللہ فرمایا۔ آپ کے ہاتھ میں کمان تھی جس سے تین سو سانچھ بتوں میں سے ایک ایک کومار کر زمین پر گراتے اور فرماتے :

﴿جَاءَ الْحَقُّ وَرَهَقَ الْبَطْلُ إِنَّ الْبَطْلَ كَانَ رَهُوقًا﴾ [الإسراء: ۸۱]

حق آگیا اور باطل نکل بھاگا۔ باطل عی یہی شہنشہ نکلت اٹھانے والا ہے۔

پھر کعبہ کے اندر جا کر نماز پڑھی۔ لوٹ کر باہر آئے۔ قریش صف بستہ کھڑے تھے۔ آپ نے انہیں مخاطب کر کے فرمایا اے قریش! تمہارے خیال میں تم سے کیا سلوک کروں گا۔ سب پکارا تھے، اچھا سلوک۔ فرمایا : ”میں اس وقت تم سے وہی کوئی گا جو یوسف نے اپنے بھائیوں سے کہا تھا۔ آج تم پر کچھ بھی الزام و ملامت نہیں، جاؤ تم سب آزاد ہو۔“

### فتح مکہ سے مستنبط احکام و مسائل :

- ۱- اس غزوہ سے یہ معلوم ہوا کہ الہ عبد اگر ان لوگوں سے جنگ کریں گے جن سے امام المسلمين کا معابدہ ہے تو اس کی وجہ سے خود وہ امام المسلمين سے جنگ کرنے والے تصور کئے جائیں گے۔ چنانچہ امام کو حق ہے کہ ان پر چڑھائی کرے اور ان کو اس کی اطلاع کی بھی ضرورت نہیں ہے۔ ہاں جب ان سے خیانت کا خطرہ ہو تو پھر پیشگی اطلاع دینی ضروری ہوگی اور خیانت پائی جائے تو انہیں عبد حکم سمجھا جائے گا اور یہ کہ اگر خیانت پر تمام افراد راضی ہوں تو سب کے حق میں معابدہ ثوٹ جائے گا جس طرح سب کے حق میں منعقد ہوا تھا۔
- ۲- اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ الہ عرب کے ساتھ دس سالہ جنگ بندی کا معابدہ کیا جا سکتا ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس سے زیادہ مدت کے لئے جائز ہے یا نہیں۔ صحیح یہ ہے کہ مصلحت و ضرورت کے پیش نظر جائز ہے۔
- ۳- اس سے یہ معلوم ہوا کہ جب امام سے ناجائز یا غیر واجب باتوں کے متعلق سوال کیا جائے اور وہ خاموش رہے تو اس کی خاموش رضامندی نہیں بن سکتی۔ جیسے ابوسفیان نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے تجدید عمد کی درخواست کی۔ آپ خاموشی رہے تو آپ کی اس خاموشی سے تجدید عمد کا مطلب نہیں لیا جاسکتا۔
- ۴- اس سے یہ معلوم ہوا کہ کفار کے قاصدوں کو قتل نہیں کیا جا سکتا حالانکہ ابوسفیان پر عمد ٹھکنی کے باعث حد ثابت ہو چکی تھی، لیکن چونکہ وہ اپنی قوم کی جانب سے قاصد بن کر آئے تھے، اس لئے انہیں قتل نہیں کیا گیا۔
- ۵- مسلمان جاؤں کو قتل کیا جا سکتا ہے۔
- ۶- عورت کو بوقت ضرورت و مصلحت عامہ کی خاطر برہنہ کرنے کی دھمکی دی جا سکتی ہے، جیسا کہ حضرت

علی نے جاؤں عورت کے ساتھ کیا تھا۔

۷- اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اگر کوئی شخص کسی مسلمان کو اپنی خواہش کے بغیر اللہ کے لئے غصہ اور دینی حیثیت کی وجہ سے بطور تاویل کافر یا مخالف کہہ دے تو وہ گنہگار نہ ہو گا۔

۸- اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ گناہ بکرہ کبھی کبھی بڑی نیکیوں سے مت جاتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿إِنَّ الْمُسْكِنَتَ يُذَهِّبُنَّ الْسَّيِّئَاتِ﴾ [ہود: ۱۱۴]

نیکیاں برائیوں کو ختم کر دیتی ہیں۔

اور اس کے برعکس بھی ہوتا ہے چنانچہ ارشاد ہے :

﴿لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنْ وَالْأَذَّى﴾ [البقرة: ۲۶۴]

اپنے صدقات کو احسان جنملا کر اور تکلیف پہنچا کر ضائع نہ کرو۔

ایک اور جگہ مزید فرمایا :

﴿أَنْ تَحْبِطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنْتَ لَا تَشْعُرُونَ﴾ [الحجرات: ۲]

ایسا نہ ہو کہ تمہارے اعمال اکارت ہو جائیں اور تمہیں خبر نہ ہو۔

پھر مصنف نے حاطب بن بلتعہ اور زدوا الخویں کے واقعات کو ذکر کر کے فرمایا : کہ اہل عقل و خود اس مسئلہ کی حیثیت اور اس کی ضرورت کو جانتے ہیں، اور اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی معرفت و حکمت کے ایک عظیم باب سے واقف ہوتے ہیں۔

۹- نیز اس سے ثابت ہوتا ہے کہ مکہ میں بغیر احرام کے قتل مباح کے لئے داخل ہونا جائز ہے، لیکن اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ جو حج یا عمرہ کے ارادہ سے داخل ہو، اسے احرام باندھنا ضروری ہے۔ ان کے علاوہ دوسری صورتوں میں وہی واجب ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اور اس کے رسول نے واجب کیا ہے۔

۱۰- نیز اس میں صاف واضح بیان ہے کہ مکہ مکرمہ قوت و طاقت سے فتح ہوا ہے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے دشمنان اسلام کو قتل کرایا ہے۔

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے روز فرمایا تھا : "مکہ کو اللہ تعالیٰ نے با حرمت بنایا ہے۔ صرف لوگوں ہی نے محترم نہیں بنایا رکھا ہے"۔ اس لئے اس کی حرمت شرعی قدم ہے۔ اس عالم کی پیدائش سے قبل اس کی حرمت ہو چکی تھی۔ اس کے بعد اللہ کے نبی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی

زبان مبارک سے اس کا انلصار ہوا تھا۔

نیز آپ نے فرمایا کہ : ”اس میں خون بہانا جائز نہیں“ یعنی خونریزی کی یہ حرمت حرم کے ساتھ خاص ہے اور دوسری جگہ جائز ہے جبکہ اس کا شرعی تقاضا موجود ہو جس طرح کہ حرم کے درخوت کو کائنات حرام ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا کہ ”اس کے درخت کائے نہیں جائیں گے۔“ ایک روایت میں ہے کہ ”کائے نہ توڑے جائیں گے۔“

اس سے صاف طور پر کافنوں اور عونج کو کائے کی حرمت ثابت ہوتی ہے لیکن علماء نے خنک پودے کائے کو جائز قرار دیا ہے کیونکہ وہ مردہ کے مشابہ ہے۔ ایک روایت میں ”لا بخط شوکھا“ کے الفاظ آئے ہیں جن سے صاف طور پر یہ معلوم ہوتا ہے کہ پتے کا توڑنا حرام ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”حرم کی گھاس بھی نہ کائی جائے گی“ اس میں کوئی اختلاف نہیں اور اس سے مراد وہی پودے ہیں جو خودرو ہوں ”خلا“ تر گھاس کو کہتے ہیں اور ”اُخر“ اس نص سے مستثنی ہے اور اس کا استثناء اس بات کی دلیل ہے کہ یہ حکم اُخر کے علاوہ باقی سب پر مشتمل ہے لیکن اس میں کماہ اور زمین میں چھپی ہوئی چیز را خل نہیں ہے، کیونکہ یہ پھل کے حکم میں ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا کہ ”حرم کے شکار کو وہاں سے بھگایا نہ جائے“ یہ اس بات کی صراحت ہے کہ شکار کا قتل اور اس کی گرفتاری کا کسی طریقہ سے بھی سبب بنا حرام ہے، حتیٰ کہ اسے اپنی جگہ سے بھگانا بھی نہیں چاہئے کیون کہ اس جگہ وہ ایک محترم حیوان ہے، اور سبقت کر کے ایک جگہ حاصل کر چکا ہے، اس لئے وہ اس جگہ کا زیادہ مستحق ہے۔ حاصل یہ کہ حرم کا جانور اگر کسی جگہ سبقت کر کے پہنچ جائے تو اسے وہاں سے پریشان کر کے بھگایا نہ جائے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان کہ ”حرم میں گری ہوئی چیز کو جانتے والے کے سوا کوئی نہ اٹھائے۔“ ایک دوسری روایت میں ہے کہ ”اس کی پڑی ہوئی چیز کو اٹھانا تعارف والے کے سوا کسی کے لئے جائز نہیں“ اس بات کی دلیل ہے کہ حرم کا لقط (گری ہوئی چیز) کسی حال میں کسی کی ملکیت نہیں اور اسے صرف اس کے مالک کو یا جانتے والے ہی کو اٹھانا چاہئے نہ کہ مالک بننے کے لئے ورنہ حرم سے تخصیص کا کچھ بھی فائدہ نہ رہے گا۔ یہ امام احمد سے منقول ایک روایت ہے۔ دوسری روایت میں ان کا اور امام شافعی کا بھی یہ قول ہے کہ ملکیت کے خیال سے اس کا اٹھانا جائز نہیں البتہ اگر مالک کے لئے اس کو محفوظ کرنے کا ارادہ ہو تو جائز ہے۔ اگر اسے کوئی اٹھا لے تو مالک کے آنے تک برابر مشترکتے رہنا

چاہئے۔ یہ قول صحیح ہے اور حدیث میں اس کی وضاحت ہے۔ حدیث میں منشد کا جو لفظ ہے، اس کے معنی ہیں، "مشترکرنے والا" اور ناشد کے معنی ہیں، "گشیدہ چیز کو تلاش کرنے والا"۔

فعیل مکہ مکرمہ کے واقعہ کے ضمن میں یہ بھی مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بیت اللہ میں اس وقت تک نہیں داخل ہوئے جب تک وہاں سے تصویریوں کو نہ ہٹالیا گیا۔ اس سے یہ دلیل ملتی ہے کہ ایسے مکان میں نماز پڑھنے کی کراہیت نجاست کے خیال سے ہے یا اس وجہ سے ہے کہ شیطان وہاں سکونت اختیار کرتا ہے لیکن تصویریوں سے شرک کا اندر یہ ہے۔

یہ واقعہ ہے کہ اکثر قوموں کے اندر تصویریوں اور تبرویں ہی کے ذریعے شرک داخل ہوا ہے۔ اس واقعہ سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ ایک یادو مردوں کو عورت امان دے سکتی ہے، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ام ہانی کی امان کو معتبر قرار دے دیا تھا۔ اس سے ایسے مرتد کے قتل کا جواز بھی ملتا ہے جس کا ارتدا توہہ نہ کر کے شدید صورت اختیار کر گیا ہو جیسا کہ ابن الی سرح کے سلسلہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا۔

## فصل (۷)

### غزوہ خنین

ابن اسحاق رحمۃ اللہ فرماتے ہیں کہ قبیلہ ہوازن نے جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد اور فتح مکہ کی خبر سنی تو مالک بن عوف نے ہوازن، تیفعت اور جسم کو جمع کیا۔ ان میں ان کا صاحب رائے بوڑھا درید بن صہت بھی تھا۔ مصنف نے اس کے بعد غزوہ کی تفصیلات کا ذکر کیا ہے، پھر آنگے کی بعض حکمتیں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ: اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے وعدہ پورا فرمایا کہ فتح مکہ کے بعد لوگ فوج در فوج اسلام میں داخل ہوں گے اور تمام قبائل عرب آپ کی اطاعت اختیار کریں گے۔

جب یہ فتح میں مکمل ہوتی تو بتھنا ہے حکمت الہی ہو ہوازن اور ان کے پیروکار اسلام لانے سے رک گئے اور ایک جم غیر تیار کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بر سر پیکار ہو گئے تاکہ اس طرح اللہ تعالیٰ کا حکم غالب ہو اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عزت و غلبہ ملے اور ان سے حاصل شدہ مال غنیمت مجاہدین کے لئے بارگاہ الہی میں صد لاکھ شکرو امتنان ثابت ہو جائے۔

اللہ تعالیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اپنے بندوں کو ایسی عظیم الشان قوت و شوکت کے سبب غلبہ عطا فرمائے جو اب تک مسلمانوں کو حاصل نہ تھی تاکہ اس کے بعد عربوں میں کسی کو ان کے مقابلہ کی جرأت نہ پیدا ہو سکے۔

نیز اللہ تعالیٰ کی حکمت بالغ کا تقاضا یہ ہوا کہ مسلمانوں کو ان کی زبردست قوت و طاقت کے باوجودہ انہیں ٹکست و ہریمت کا مزہ چکھائے تاکہ فتح مکہ کے وقت بلند ہونے والے ان سروں کو جو حرم مکہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح سرجھا کر داخل نہیں ہوئے تھے اور جو لوگ یہ کہتے تھے کہ آج ہم قلت کے سبب مغلوب نہیں ہوں گے۔ انہیں یہ بتائے کہ مدد و نصرت صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے، چنانچہ جب مسلمانوں کے دل ثوٹ گئے تو ان کی دلبوی کے لئے نصرت کے فرشتے اور اللہ تعالیٰ

نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں پر اپنی سکینت نازل فرمائی۔  
اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا یہ بھی ہے کہ نصرت و فتح کا لباس وہی زیرب تن کرتے ہیں جو تواضع کے زیور سے آراستہ ہوتے ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ وَرُّيْدَ أَنْ تَمُّنَ عَلَى الَّذِينَ أَسْتَضْعَفُوا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَهُمْ أَيْمَةً وَجَعَلَهُمْ أَلْوَرَثِينَ ۝ وَتُمْكِنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَرُّيْقَ فِرْعَوْنَ وَهَمَدَنَ وَجُنُودَ هُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ ۝﴾ [القصص: ۶۵]

اور جن لوگوں کو زمین میں کمزور کیا جاتا تھا تم چاہتے تھے کہ ان پر احسان کریں اور ان کو امام بنائیں اور ملک کے دارث بنائیں اور زمین پر انسی کو حکومت دیں اور فرعون و ہامان اور ان فوجوں کو وہ چیز رکھا دیں جس سے وہ لوگ ڈرتے تھے عربوں کے ساتھ غزوہ کی ابتداء بدر سے ہوئی اور خاتمه حنین سے اور ان دونوں غزوات میں فرشتوں نے لڑائی میں حصہ لیا۔ دونوں میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دشمنوں کی جانب سکنریاں پھینکیں۔ دونوں سے عربوں کا اشتغال مدھم پڑا۔ چنانچہ بدر میں ان کو خوف محسوس ہوا اور ان کی حدت ثوٹی اور حنین میں ان کی طاقت کا خاتمه ہوا۔

### غزوہ حنین سے مستنبط بعض احکام و مسائل :

- ۱- اس غزوہ سے یہ معلوم ہوا کہ مشرک سے تھیار بطور مستعار لیا جاسکتا ہے۔
- ۲- جنکی اسباب و ذرائع اختیار کرنا تو کل علی اللہ کے منافی نہیں ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت کی ضمانت کے باوجود اسباب کا اختیار کرنا منافی نہیں ہے۔
- ۳- اسی طرح اللہ تعالیٰ کا یہ وعدہ کرنا کہ وہ اپنے دین کو غالب کرے گا، اس کے حکم جاد کے منافی نہیں ہے۔
- ۴- نیز اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلحہ مستعار لیتے وقت ضمانت کی شرط لگادی تھی۔ اس کے متعلق فقیاء کا اختلاف ہے کہ آیا آپ نے مستعار سامان کے بارے میں ضمانت کی مشروطیت کو بتایا تھا، یا بعینہ اس مستعار سامان کو واپس کرنے کی ضمانت سے متعلق خبر دی تھی۔
- ۵- نیز اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ دشمن کے گھوڑے اور سواری کو زخمی کرنا جائز ہے جب کہ اس

سے اس کے قتل پر مددل سکتی ہو، اور حیوان کو اس قسم کی ایذا دہی منوع نہیں۔

۶- اس میں یہ مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص کو معاف فرمادیا جس نے آپ کو قتل کرنے کا ارادہ کیا تھا بلکہ اس کے سینہ پر ہاتھ پھیر کر دعا بھی دی جس سے وہ سچا مسلمان بن گیا۔

۷- اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مال غنیمت کی تقسیم سے قبل کفار کے اسلام لانے کا انتظار کرے تاکہ اسلام لانے کے بعد ان کا مال انہیں واپس کر دیا جائے۔ اس سے یہ مسئلہ ثابت ہوتا ہے کہ مال غنیمت میں ملکیت تقسیم کے بعد ہی مکمل ہوتی ہے۔ مخفی اس پر بقشہ ہو جانے سے نہیں، لہذا اگر کوئی شخص تقسیم سے قبل انتقال کر جائے تو اس کا حصہ بجائے وارثوں کے دوسرے مجاہدین میں تقسیم کر دیا جائے گا۔ یہ حضرت امام ابو خفیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا مسلک ہے۔

۸- وہ عطاۓ عمومی جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قریش کو بطور تایف قلوب کے فرمائی تھی، اس کے متعلق حضرت امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے یہ وضاحت فرمائی ہے کہ غنیمت کے مال سے پانچواں حصہ نکالنے کے بعد بقیہ چار حصوں میں سے دیا جائے گا۔ مال غنیمت میں کسی کسی کو زائد حصہ دینے کی مصلحت چونکہ ذوالخویصرہ کی سمجھ میں نہ آسکی تھی، اس لئے اعتراض کرنے والے نے کہہ دیا، ‘عدل و النصف سمجھے۔

۹- اسلام میں امام کو مسلمانوں کے نائب کی حیثیت حاصل ہے جو مسلمانوں کی مصلحت اور دین کے قیام کے لئے کوشش کرے گا، اگر اسلام کے دفاع کے لئے کسی کو مال دینا پڑے یا سروار ان و شمنان اسلام کو اپنے پاس بلانا پڑے تاکہ مسلمان ان کے شر سے محفوظ رہ سکیں تو یہ جائز ہے، کیونکہ شریعت کا اصول یہ ہے کہ بڑے فساد کو روکنے کے لئے چھوٹے فساد کو پرواشت کر لیا جائے، اور بڑی مصلحت کے لئے چھوٹی مصلحت کو نظر انداز کر دیا جائے۔ یہ دونوں قاعدے دین و دنیا کی مصلحتوں کی بنیاد ہیں۔

۱۰- اس غزوہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ غلام بلکہ جانوروں کو بھی بعض کو بعض کے بدله ادھار اور کی بیشی کے ساتھ فروخت کیا جا سکتا ہے، اور یہ کہ دو معاملہ کرنے والے اپنے درمیان غیر محدود دمت مقرر کر لیں اور دونوں راضی ہوں تو بھی جائز ہے، اس لئے کہ اس میں بظاہر کوئی قباحت نہیں ہے۔

۱۱- اس غزوہ میں آپ نے فرمایا کہ ”جس نے کسی کافر کو قتل کیا ہو تو اس کا چھیننا ہوا مال اس کا ہو گیا، بشرطیکہ اس کے پاس اس کا ثبوت ہو۔“

یہاں پر فتناء کے درمیان اختلاف ہو گیا کہ یہ شرعی طور پر اس کا مستحق ہے یا شرط کے بعد مستحق

ہو گا۔ اس کے متعلق دو قول ہیں جو امام احمد سے مروی ہیں۔ ایک یہ کہ وہ سامان کا مستحق ہو گا جاہے امام شرط لگائے یا نہ لگائے۔ دوسرا امام کی شرط کے بغیر مستحق نہیں ہے۔

وجہ اختلاف یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بحیثیت رسول ایسا فرمایا تھا تو پھر یہ فرمان ایک عام شرعی حکم ہن جائے گا، جس طرح آپ کا یہ ارشاد کہ : ”جس شخص نے کسی قوم کی زمین ان کی اجازت کے بغیر بھی اس کا پیداوار میں کوئی حصہ نہیں، البتہ اخراجات کا وہ مستحق ہے“ یا بحیثیت مفتی آپ نے فرمایا تھا، جیسے آپ نے ابوسفیان کی بیوی حند بنت عقبہ سے فرمایا کہ ”شوہر کے مال سے اتنا لے سکتی ہو جو تمہیں اور تمہارے لڑکے کو کافی ہو“۔ یا بحیثیت امام آپ نے فرمایا تھا کہ ایسی صورت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت میں آپ کا فرمان امت کے لئے مصلحت میں شامل ہو گا اور بعد میں مصلحت کے اعتبار سے اس کی نگہداشت ضروری ہو گی۔

یہیں سے علماء کے درمیان بہت سے مقامات میں اختلاف پیدا ہوئے۔ آپ کا یہ ارشاد کہ ”جو شخص کسی مردہ زمین کو آباد اور زندہ کرے، وہ اس کی ملکیت ہے“۔

۴۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس دعویٰ میں ثبوت کے لئے صرف ایک گواہ بغیر قسم کافی ہے، اور اس کے لئے شہادت کے لفظ کا تلفظ بھی مشروط نہیں۔

۵۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مقتول کافر سے چھینے ہوئے مال کا خس نہیں نکلا جائے گا، اور یہ کہ وہ اصل غیرمت میں سے ہے اور یہ کہ اس کے مستحق حصہ پانے والے اور نہ پانے والے مثلاً عورت اور پچھے سب ہیں۔ حدیث سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ مجاهد جتنے کفار کو قتل کرے گا، ان سب کا مال لے گا خواہ ان کی تعداد کتنی بھی زیادہ کیوں نہ ہو۔

## فصل (۸)

### غزوہ طائف

جب قبیلہ قیمت کے لوگ نکست کھا کر بھاگے تو وہ اپنے قلعہ میں پناہ گزیں ہو گئے، اور جنگ کے لئے تیار ہو گئے۔ چنانچہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم روانہ ہو کر ان کے قلعہ کے قریب اترے، چنانچہ اہل قلعہ نے بڑی شدت کے ساتھ تیروں کی بوچھاڑ کر دی، جس کی وجہ سے بعض مسلمان زخمی ہوئے اور بارہ آدمی شہید ہوئے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم دہاں سے خلی ہو کر اس جگہ آئے جہاں آج کل طائف کی مسجد ہے اور ان کا اٹھارہ روز محاصرہ جاری رکھا، اور مخفیق کا استعمال فرمایا جو اسلام میں پہلی مرتبہ استعمال کی گئی۔ اور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ قیمت کے انگور کے باغات کو کاشنے کا حکم فرمایا، جس میں لوگ فوراً مصروف ہو گئے۔

ابن سعد کہتے ہیں کہ لوگوں نے اللہ اور قربات کا حوالہ دے کر کہا کہ آپ کائی سے منع فرمادیں، تو آپ نے ان کی درخواست قبول فرمالی۔ پھر نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے منادی نے ندادی کہ جو غلام قلعہ سے اتر کر ہماری طرف آجائے، وہ آزاد ہے۔ یہ سن کر دوس سے کچھ زائد آدمی حاضر ہو گئے جن میں ابو بکر بھی تھے۔ ان لوگوں کو آپ نے مسلمانوں کے حوالہ کر دیا تاکہ ان کا خیال رکھیں۔

اس بات سے اہل طائف کو سخت صدمہ ہوا، لیکن اس کے باوجود آپ کو فتح طائف کی اجازت نہ ملی، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو روانہ ہونے کا حکم فرمایا۔ بعض صحابہ کو سخت صدمہ ہوا کہنے لگے، طائف فتح تو ہوا نہیں اور ہم واپس چلے جائیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سن کر فرمایا : اچھا کل جنگ کرو۔ صحیح لڑائی ہوئی تو کچھ مسلمان زخمی ہو گئے۔ اس کے بعد نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، ہم کل انشاء اللہ واپس جائیں گے۔ یہ سن کر لوگ خوش ہو گئے اور واپسی کی تیاری شروع کر دی، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیوں پر قبضہ تھا۔ جب سفر کا آغاز ہوا تو آپ نے فرمایا کہ یہ دعا پڑھو :

﴿اَئِبُّونَ تَائِبُونَ عَابِدُونَ لِرَبِّنَا حَامِدُونَ﴾

ہم توبہ کرتے ہوئے 'عبادت کرتے ہوئے اور اللہ کی حمد و شکر کرتے ہوئے۔

لوگوں نے درخواست کی کہ قبلہ تھیف کے لئے بددعا کیجئے۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا

”اے اللہ تھیف کو ہدایت دے اور انہیں (مطیع کر کے) ہمارے پاس حاضر کر۔“

محاصرہ طائف کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جوانہ کی طرف تشریف لے گئے اور اسی مقام

سے عمرہ کا احرام باندھ کر مکہ میں داخل ہوئے اور عمرہ سے فارغ ہو کر مدینہ تشریف لے گئے۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ماہ رمضان میں تبوك سے مدینہ تشریف لائے تو اس میں قبیلہ

تھیف کا وفد بھی حاضر خدمت ہوا۔ واقعہ یوں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب طائف سے واپس

ہوئے تو آپ کے پیچے عروہ بن مسعود روانہ ہوئے اور آپ کے مدینہ پیچے سے قبل آپ سے ملاقات کی

اور اسلام قبول کر کے اپنی قوم کی طرف جانے کی اجازت چاہی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

جیسا کہ تمہاری قوم سے اندریشہ ہے کہ وہ تم سے جنگ کرے گی، اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے

محوس کر لیا تھا کہ ان لوگوں میں غور اور نخوت ہے، جس کی وجہ سے وہ قبول اسلام سے رک رہے

ہیں۔ عروہ بن مسعود نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں ان کے نزدیک ان کی کنواری

عورتوں سے بھی زیادہ عزیز و محبوب ہوں، اور وہ واقعی ان میں ایسے ہی محبوب و مطاعر تھے، چنانچہ اپنی قوم

کو اس امید پر اسلام کی دعوت دینے کے لئے چلے کر وہ ان کی عظمت اور مرتبہ کے باعث ان کی مخالفت

نہ کرے گی، لیکن اس قدر و منزلت کے باوجود جب انہوں نے اسلام کی دعوت دی اور اظہار اسلام کیا تو

ہر جانب سے تیر برنسے لگے اور ایک تیر ایسا پوسٹ ہوا کہ جال بحق ہو گئے۔ حالت نزاں میں دریافت کیا

گیا کہ اپنے خون کے متعلق کیا خیال ہے؟ کہنے لگے : اللہ تعالیٰ نے مجھے اعزاز و اکرام بخشنا اور شہادت

سے نوازا ہے، اس لئے مجھے میں اور ان شداء میں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شہید

ہوئے، کچھ فرق نہیں۔ اس لئے مجھے ان کے ساتھ دفن کرنا۔

لوگوں کا خیال ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے متعلق فرمایا تھا کہ ”ان کی مثال اپنی

قوم میں اس طرح ہے کہ جیسے صاحب میں کی اپنی قوم میں تھی۔“

حضرت عروہ کی شہادت کے بعد قبیلہ تھیف کے لوگ کئی ماہ رکے رہے، پھر انہوں نے آپس میں

مشورہ کیا اور سمجھ لیا کہ چاروں طرف سے عربوں سے لڑنا ہمارے بس کی بات نہیں، کیونکہ تقریباً سبھی

اسلام میں داخل ہو چکے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے اس بات پر اتفاق رائے کر لیا کہ عروہ کی طرح نبی کریم

صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کوئی آدمی بھیجیں اور انہوں نے اس کے لئے عبد یا ایل سے گفتگو کی۔ اس نے اس ذمہ داری کو قبول کرنے سے انکار کر دیا، اور خطہ محسوس کیا کہ کہیں اس کے ساتھ بھی عدو جیسا معاملہ نہ ہو، اور اس شرط پر قبول کرنے پر آمادگی ظاہر کی کہ اس کے ساتھ مزید آدمی بھیجے جائیں۔ چنانچہ انہوں نے بنی احلاف کے دو آدمی اور بنی مالک کے تین آدمی ساتھ کر دیئے۔ ان میں عثمان بن ابی العاص بھی تھے۔ یہ لوگ مدینہ کے قریب پہنچ کر ایک نہر کے قریب اترے جہاں مغیرہ بن شبعبد نے ان کو دیکھ کر تیزی سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہونے کے لئے چلے تاکہ آپ کو قبیلہ قیف کے حاضر ہونے کی اطلاع کر دیں۔ انہیں راستے میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ملے۔ کہنے لگے میں تجھے اللہ کی قسم دلاتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں مجھ سے پہلے حاضر نہ ہوتا، میں آپ کو یہ خوشخبری سناؤں گا۔ انہوں نے ایسا ہی کیا۔ آخر حضرت ابو بکر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور قبیلہ قیف کے وفد کی اطلاع دی، پھر حضرت مغیرہ ان کے پاس پہنچے اور ظہر کے وقت ان کے ساتھ روانہ ہوئے۔ ان کے پہنچنے کے بعد مسجد نبوی کے ایک گوشہ میں ان کے لئے خیمه نصب کیا گیا۔ حضرت خالد بن سعید نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اور قبیلہ قیف کے وفد کے درمیان پیغام رسانی کا کام کرتے رہے اور آخر کار وہ مسلمان ہو گئے۔ دور ان گفتگو انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے چند مطالبات کئے۔

پہلا مطالبہ یہ تھا کہ ان کالات تاہی بت تین سال تک رہنے دیا جائے اور اسے نہ توڑا جائے تاکہ قبیلے کے پیو قوؤں کے شر سے محفوظ رہ سکیں، لیکن نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مطالبہ کو مسترد کر دیا وہ برابر اس کا اصرار کرتے رہے بیہاں تک کہ ایک ماہ باقی رہنے کی درخواست کی، لیکن آپ نے قطعی طور پر کوئی بھی معینہ مدت دینے سے انکار فرمادیا۔

दوسرا مطالبہ یہ تھا کہ ان کو نماز پڑھنے اور بتول کو اپنے ہاتھوں سے توڑنے سے معاف کرو دیا جائے۔ اس کے جواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : رہا بتول کا اپنے ہاتھوں سے توڑنے کا معاملہ تو اس سے ہم تمہیں معاف کر دیں گے، لیکن نماز کا معاملہ تو یاد رکھو، جس دین میں نماز نہیں اس میں کچھ بھی بخلائی نہیں۔

جب یہ لوگ مسلمان ہو گئے تو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عثمان بن ابی العاص کو ان پر امیر مقرر فرمادیا۔ یہ سب سے نو عمر تھے، لیکن دین سیکھنے کا جذبہ ان میں سب سے زیادہ تھا۔ جب ان

لوگوں نے اپنے علاقہ کی طرف واپسی کا ارادہ کیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ہمراہ حضرت ابو سفیان اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کو لات نامی بنت کو توزنے کے لئے بھیجا۔

جب حضرت مغیرہ نے بنت کے اوپر چڑھ کر کلماڑی بر سانا شروع کی، تو قبیلہ ٹھیفت کی عورتیں روتنی چلاتی تھیں، اس دوران میں مغیرہ ان کی حفاظت کے لئے ارد گرد موجود تھے مگر عروہ رضی اللہ عنہ کی طرح ان پر تیروں کی بوچھار نہ کی جائے۔ جب حضرت مغیرہ نے اسے پوری طرح مندم کر دیا تو اس سے نکلنے والی دولت کو سمیٹ لیا۔

قبیلہ ٹھیفت کے وفد کے آنے سے قبل حضرت عروہ بن مسعود کی شہادت کے بعد ان کے صاحبزادے ابو شیخ بن عروہ اور قارب بن اسود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اسلام قبول کر کے اپنے قبیلہ ٹھیفت سے قطع تعلق کر چکے تھے، چنانچہ اس واقعہ کے بعد آپ نے ان دونوں سے فرمایا کہ : جسے چاہو تم ولی بنا لو۔ انہوں نے جواب دیا کہ اللہ اور رسول کے علاوہ کسی کو ولی نہیں بنائیں گے۔ تو آپ نے فرمایا اور اپنے ماموں ابو سفیان بن حرب کو بھی، چنانچہ ان لوگوں نے اس پر آمادگی ظاہر کر دی۔

طاائف کے لوگ مسلمان ہو گئے تو حضرت عروہ کے صاحبزادے نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ بتوں کے اندر سے ملنے والی دولت سے ان کے والد کا قرض ادا فرمادیں۔ آپ نے متنظر فرمایا۔ یہ سن کر حضرت قارب نے بھی اپنے والد کے قرضوں کی ادائیگی کی درخواست کی۔ حضرت عروہ اور اسود دونوں بھائی تھے۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی یہ درخواست سن کر فرمایا کہ تمہارے والد اسود کا انتقال حالت شرک میں ہوا ہے۔ اس پر حضرت قارب نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لیکن اس طرح ایک مسلمان رشتہ دار کے ساتھ احسان ہو گا۔ اس سے وہ اپنے کو مراد لے رہے تھے۔ وہ قرض تو بھی پر ہے، چنانچہ آپ نے ان کا بھی قرض اس رقم سے ادا فرمادیا۔

### غزوہ طائف سے مستنبط احکام و مسائل :

اس غزوہ سے مندرجہ ذیل فقیhi احکام و مسائل ثابت ہوتے ہیں :

۱۔ حرمت والے میمنوں میں قتال کرنا جائز ہے، اور اس کی تحریم منسوخ ہو چکی ہے، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینے سے مکہ کی طرف ماہ رمضان کی آخری تاریخوں میں روانہ ہوئے اور مکہ میں انہیں

دن قیام فرمایا۔ پھر قبیلہ ہوازن کی طرف تشریف لے گئے اور ان سے قال فرمایا، پھر طائف کے لئے روانہ ہوئے اور ان کا تقریباً میں دن محاصرہ جاری رکھا۔

ان ایام و شہور کے اعداد و شمار پر غور و فکر سے اندازہ ہوتا ہے کہ محاصرہ کی کچھ مدت مادہ ذوالقعدہ میں بھی تھی۔ اگر کوئی یہ سوال کرے کہ اس مدت میں صرف محاصرہ کیا گیا تھا اور قال تو ماہ شوال میں ہوا تھا۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ابتداء کرنا اور اس کو کسی شکل میں جاری رکھنا دونوں میں فرق ہے۔

۲- اس غزوہ سے اس بات کا جواز لکھتا ہے کہ انسان اہل و عیال کے ساتھ جنگ میں جاسکتا ہے، کیونکہ اس میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حضرت ام سلمہ اور حضرت زینب تھیں۔

۳- اس سے یہ معلوم ہوا کہ کفار کے مقابلہ میں ان پر پھر بر سانے کے لئے منجنیق نصب و استعمال کیا جا سکتا ہے، خواہ اس سے بے قصور عورتوں اور بچوں کو بھی نقصان پہنچے۔

۴- دشمنوں کے درختوں کو بھی کالتا جاسکتا ہے، جو ان کو نقصان پہنچائے، کمزور کرے اور انہیں غیظ و غصب میں مبتلا کرے۔

۵- نیز اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اگر مشرکین کے غلام بھاگ کر مسلمانوں سے ملیں تو وہ آزاد ہوں گے۔ ابن منذر نے اس پر علماء کا اجماع نقل کیا ہے۔

۶- اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ امام جب کسی قلعے کا محاصرہ کرے اور وہ فتح نہ ہو اور وہاں سے کوچ کرنے اور محاصرہ ختم کرنے میں مسلمانوں کی مصلحت ہو تو وہ ایسا کر سکتا ہے۔

۷- اس میں اس کا بھی تذکرہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عمرہ کے لئے مقام جعران سے احرام باندھا، اور طائف سے جو شخص مکہ میں بغرض عمرہ داخل ہونا چاہے اس کے لئے یہی سنت ہے۔ لیکن عمرہ کا احرام باندھنے کی نیت سے کہ میں جعرانہ جانے کو کسی عالم نے مستحب نہیں سمجھا ہے۔

۸- اس واقعہ سے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا رحمتہ للعلیین و بالمومنین روف رحیم کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے کہ جو قوم و قبیلہ آپ سے بر سر پیکار ہوئی اور آپ کے صحابہ کی ایک جماعت کو شہید کیا اور آپ کے قاصد حضرت عروہ کو بھی بے دردی سے قتل کر دیا۔ ان تمام بد اعمالیوں کے باوجود آپ نے ان کیلے دعائے خیر فرمائی اور ان کی ہدایت کی تمنا فرمائی۔ یہ آپ کے کمال رحمت و شفقت کا جیتا و جائیتا ثبوت ہے۔

۹- اس واقعہ سے حضرت ابو بکر صدیق کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کمال محبت اور ہر ممکن آپ سے تقرب و الفت کی خواہش کا پتہ چلتا ہے۔ یہی وجہ تھی کہ انہوں نے حضرت مسیحہ سے اصرار کیا کہ ان

ہی کو اس بات کا موقع دیں کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو وفد طائف کی آمد کی خوشخبری سنائیں، تاکہ وہی آپ کی فرحت و مسرت کا سبب بنیں۔ چنانچہ اس سے معلوم ہوا کہ یہ جائز ہے کہ کوئی اپنے دوسرے بھائی سے درخواست کرے کہ وہ اسے ایک نیکی کرنے کا موقع دے۔

بعض علماء کا یہ قول صحیح نہیں کہ نیکیوں میں ایسا رکنا جائز نہیں، حالانکہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اپنے گھر کے اندر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے جوار رحمت میں دفن ہونے کے معاملہ میں اپنے آپ پر ترجیح دے دی، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی درخواست پر اسیں تاکوواری نہیں ہوئی، بلکہ اس کی تکمیل فرمائی۔

۱۰۔ اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ شرک اور طاغوتی اٹوں کو ایک دن بھی باقی نہ رکھا جائے، بلکہ ان کو منہدم کر دیا جائے بشرطیکہ انہیں مٹانے اور ختم کرنے کی استطاعت ہو، کیونکہ یہ جگہیں شرک و کفر کی علامات ہیں جو تمام برائیوں کی جڑ ہیں۔ اس لئے استطاعت ہوتے ہوئے انہیں قائم رہنے دینا جائز ہے۔

یہی حکم ان زیارت گاہوں کا بھی ہے جنہیں قبور پر تعمیر کیا گیا ہے، اور اللہ کو چھوڑ کر ان کی پرستش کی جاتی ہے، جن پتوں کی لوگ تنظیم کرتے ہیں، شرک حاصل کرتے ہیں، نذر و نیاز پیش کرتے ہیں، اور بوسہ دیتے ہیں، ان میں سے کسی کو نقدرت کے بعد باقی رکھنا جائز نہیں۔ ان میں سے اکثر تولات و عزی و ملتات کے درجہ کے ہیں، بلکہ بعض کے ساتھ اس سے زیادہ شرک و خرافات کا رواج ہے، اور اللہ رحم فرمائے۔ آمین۔

ان مشرکوں کا یہ اعتقاد نہ تھا کہ یہ بت پیدا کرتے ہیں، روزی دیتے ہیں، مارتے اور زندہ کرتے ہیں، بلکہ مشرکین بھی وہی اعمال کرتے تھے جو کہ آج کل ان کے مشرک بھائی اپنے بیان صنم کدوں (مزارات) میں کرتے ہیں۔ اس طرح آج کے لوگ بھی اپنے سے پہلے لوگوں کے نقش قدم پر جمل رہے ہیں، اور ایک ایک مرحلہ پر انہی کی اتباع کر رہے ہیں۔

جهالت کے غلبہ اور علم کی کمی کے باعث اکثر لوگوں پر شرک کا غلبہ ہو چکا ہے، ان کے نزدیک نیکی بدی بن چکی ہے، اور بدی نیکی دھکائی دیتی ہے۔ سنت کو بدعت اور بدعت کو سنت سمجھنے لگے ہیں۔ چھوٹوں کی نشوونما اور بیٹوں کا بڑھاپا اسی میں گذر رہا ہے۔

شعار اسلام غائب ہو چکے ہیں اور غربت اسلام نے شدت اختیار کر لی ہے۔ علماء کم ہو گئے ہیں،

سفماء کا غلبہ ہو گیا ہے اور معاملہ بگڑپکا ہے اس طرح بحدود میں فساد بپا ہو چکا ہے اور لوگ اپنے کرتوں کا خیازہ بھگت رہے ہیں۔ لیکن باس ہم امت محمدیہ میں سے ایک جماعت ضرور ۔ ہمیشہ حق پر قائم اور ثابت قدم رہے گی اور اہل شرک و بدعت کا مقابلہ کرتی رہے گی تا آنکہ اللہ تعالیٰ زمین اور اہل زمین کا وارث بن جائے اور قیامت آجائے وہی بہتر وارث ہے۔

۱۱۔ اس غزوہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ زیارت گاہوں میں جو مال خرچ ہوتا ہے، اسے امام وقت جہاد اور دوسری مصلحتوں میں خرچ کر سکتا ہے۔ ان کو فوجیوں میں تقسیم کر سکتا ہے اور دوسرے نیک کاموں میں لگا سکتا ہے، اور ان مزارات پر جو اوقاف ہیں ان کا بھی یہی حکم ہے، اور اس سلسلہ میں ائمہ اسلام میں سے کسی کا اختلاف نہیں ہے۔

## فصل (۹۷)

### غزوہ تبوک

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے اور بھرت کا نواں سال شروع ہو گیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صدقات کی وصولی کے لئے مصلین کو بھیجا، چنانچہ عینہ بن حسن کو بنو تمیم کے پاس، یزید بن حصین کو اسلام اور غفار کے پاس، عدی بن حاتم کو طنی اور بنو اسد کے پاس، مالک بن نویرہ کو بنو حنفلہ کے پاس، زر قان بن بدر اور قیس بن عاصم کو بنو سعد کے پاس، علاء بن حضری کو بنو حربین کے لئے اور علی کو بنو جران کے لئے روانہ فرمایا۔

اسی سال یعنی رب جب سدھی میں غزوہ تبوک واقع ہوا، یہ زمانہ سخت تسلیکی، تقطیع سالی کا تھا اور آئندہ موسم کا پھل لگ چکا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دستور تھا کہ جنگ کے موقعوں پر کبھی ظاہر نہ کرتے کہ کدھر کا قصد ہے لیکن غزوہ تبوک کے موقع پر تسلیک حالی اور بعد مسافت کے باعث صاف صاف اعلان کر دیا تھا کہ رومیوں سے جنگ درپیش ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جد بن قیس سے فرمایا کہ: ”اے جد، کیا اس سال رومیوں سے نبرد آزمائی کے لئے چلو گے؟ اس نے حیله سازی کی یا رسول اللہ کیا آپ مجھے آزمائش سے معاف نہ رکھیں گے؟ سب لوگ جانتے ہیں کہ مجھے عورتوں سے نہایت رغبت ہے، میں ڈرتا ہوں کہ روی عورتوں کو دیکھ کر بے اختیار نہ ہو جاؤں، آپ نے منه پھر لیا اور فرمایا: خیر نہ جاؤ، اس پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی :

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَكْتُلُ أَشْدَانَ لِيٰ وَلَا نَفْتِنَّ﴾ [التوبۃ: ۴۹]

ان میں ایسے لوگ بھی ہیں جو کہتے ہیں، مجھے رہ جانے کی اجازت دے دیجئے اور آزمائش میں نہ ڈالئے۔

منافقوں نے ہمتیں پست کرنا شروع کیں اور کہنے لگے اس گرمی میں نہ جاؤ، اس پر یہ آیت نازل ہوئی :

﴿ وَقَاتُوا لَا تَنْفِرُوا فِي الْحَرّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حِرًّا لَوْ كَانُوا يَفْعَهُونَ ﴾ [التوبہ: ۸۱]

یہ کہتے ہیں، مگری میں کوچ نہ کرو۔ اے پیغمبر کہہ دو کہ جنم کی آگ اس سے بھی زیادہ سخت ہے، کاش ان میں عقل ہوتی۔

اس موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مالداروں کو راہ خدا میں خرج کرنے کا حکم فرمایا اور انہوں نے قیل کی، حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اس موقع پر تمیں سوانح مع ساز و سامان کے اور ایک ہزار پیش خدمت کے۔

اسی دوران نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کچھ لوگ با جسم تراحت ہوئے جن کی تعداد سات تھی اور آپ سے کچھ سواریوں کی درخواست کی، آپ نے فرمایا کہ اس وقت تو میرے پاس کچھ بھی نہیں۔ یہ واپس چلے گئے۔ شدت الہ کے باعث ان کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے کہ ان کے پاس کچھ نہیں کہ جس کے ذریعہ وہ صدقہ کر کے شریک جہاد ہو سکیں۔

اس موقع پر اشعریوں نے ابو موی کو بھیجا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سواریاں مانگیں۔ آپ اس وقت ناراض تھے۔ غصہ سے قسم کھا کر فرمائے گئے، واللہ میں تمہیں ہرگز سواری نہ دوں گا، اور پھر میرے پاس سواری ہے بھی نہیں، اس کے بعد ہی کچھ اونٹ آگئے۔ آپ کا غصہ فرو ہو گیا اور انہیں واپس بلا کر اونٹ مرحمت فرمائے۔ ساتھ ہی فرمایا: میں نے تمہیں سواری نہیں دی، لیکن وہ اللہ ہے جس نے یہ اونٹ بھیج دیئے ہیں۔ میں جب قسم کھاؤں گا اور پھر دیکھوں گا کہ اس کے خلاف عمل کرنا بہتر ہے تو قسم توڑ کر کفارہ ادا کر دوں گا۔

اسی موقع پر ایک رات علیہ بن زید نے نماز پڑھی اور روکر دعا کی: یا رب العزت! تو نے جہاد کا حکم دیا ہے لیکن مجھے اتنا نہیں دیا کہ تیرے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ساتھ دے سکوں، اور نہ اپنے رسول کو اتنا دیا ہے کہ مجھے ساتھ لے جاسکیں۔ اے اللہ! اگر میں جہاد کے ناقابل ہوں تو میں تیری راہ میں ہرودہ تکلیف معاف کرتا ہوں جو کسی مسلمان کے ہاتھ سے مجھے پکنی ہے، جان کی ہو، مال کی ہو یا آخر د کی۔ جب صحیح ہوئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آج کی رات صدقہ کرنے والا کہاں ہے؟ اس آواز پر کوئی کھڑا نہیں ہوا۔ آپ نے دوبارہ سوال فرمایا تو حضرت علیہ کھڑے ہوئے، آپ نے ان سے فرمایا "علیہ تیری یہ دعا بطور زکاۃ مقبول لکھ لی گئی"۔

منافقین کی متعدد نیلوں نے غذر لنگ پیش کر کے عدم شرکت کی اجازت چاہی، لیکن بارگاہ نبوی سے

انہیں اجازت نہیں دی گئی۔ عبد اللہ بن ابی یہود اور منافقین کی ایک جماعت کے ہمراہ وادی وداع میں تھا، کہا جاتا ہے کہ اس کا لشکر دو لشکروں سے کم نہ تھا لیکن رواںگی کے وقت یہ سب پیچھے رہ گئے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے محمد بن مسلمہ انصاری کو مدینہ میں نائب مقرر فرمایا، اور حضرت علی بن ابی طالب کو اپنے اہل بیت پر بطور نگران مقرر فرمایا۔ جب مسلمانوں کا لشکر روانہ ہو گیا تو ابن ابی لشکر کے پیچھے رہ گیا۔

حضرت علی خدمت القدس میں حاضر ہوئے اور عرض کیا، اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) مجھے عورتوں و بچوں کی نگرانی کے لئے چھوڑ کر جا رہے ہیں، تو آپ نے فرمایا کہ ”میرا تمہارا وہی تعلق ہے جو موی علیہ السلام کے ساتھ ہارون علیہ السلام کا تھا مگر خدا میرے بعد کوئی نبی نہیں ہو گا۔“ اس غزوہ میں کچھ مسلمان بھی پیچھے رہ گئے لیکن ان کے ایمان اور عزم جہاد میں شک یا تذبذب کی وجہ سے نہ تھا۔ ان میں کعب بن مالک، ہلال بن امیہ، مرارہ بن ریچ، ابو خیثمہ، ابوذر غفاری تھے لیکن حضرت ابوذر اور ابو خیثمہ بعد میں جامے تھے۔

اس غزوہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تیس ہزار فوج تھی، جس میں دس ہزار سوار تھے۔ آپ تبوک میں بیس دن یہاں اقامت پذیر رہے اور نماز قصر کر کے ادا کرتے رہے، اس وقت ہر قل حمق میں تھا۔ حضرت ابو خیثمہ کے جہاد میں شرکت کا واقعہ یوں ہے کہ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مدینہ سے رخصت ہوئے چند دن گزرے تھے کہ ابو خیثمہ اپنے گھر گئے۔ اس وقت شدید گری پڑ رہی تھی۔ انہوں نے دیکھا کہ ان کی دونوں پیویاں اپنے خیموں میں پانی چھڑک رہی ہیں، اور پانی بھی خوب ٹھہٹدا کر لیا ہے اور کھانا بھی اچھی طرح تیار کر لیا ہے، خیمه میں داخل ہوتے ہی یہ سب چیزوں دکھ لیں۔ پھر دل ہی میں کہنے لگے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دھوپ اور گرمی میں رہیں اور ابو خیثمہ محمدی چھاؤں ”لذیذ کھانے“ اور خوبصورت عورتوں میں عیش کرے، یہ تو بڑی زیادتی اور نافعیانی ہے، پھر گویا ہوئے، خدا کی قسم میں سے کسی کے خیمہ میں داخل نہ ہوں گا اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے جاملوں گا، پھر انہوں نے سفر کی تیاری شروع کر دی اور روانہ ہو گئے تھیں کہ تبوک میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے جامے۔

راستے میں حضرت ابو خیثمہ کی حضرت عمر بن وہب سے ملاقات ہوئی، وہ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تلاش میں تھے، یہ دونوں رفیق سفر ہو گئے اور جب تبوک سے قریب پہنچے تو ابو خیثمہ نے عمر

بن وصب سے کما کہ مجھ سے تخلف کی بڑی غلطی ہو گئی ہے۔ اس لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو جانے تک مجھ سے الگ نہ ہونا، ایسا نہ ہو کہ راست بھول جاؤں۔

جب یہ دونوں تبوک میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی منزل کے قریب پہنچے تو لوگ کہنے لگے، دیکھنا کوئی بھٹکا ہوا سوار آ رہا ہے، تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ابو خیثمہ ہو گا، عرض کیا گیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اللہ کی قسم یہ تو ابو خیثمہ ہی ہیں۔ سواری سے اتر کر خدمت اقدس میں حاضر ہو کر سلام کیا اور سارا ماجرہ سنایا۔ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سن کر فرمایا، اچھا کیا اور ان کے لئے دعائے خیر فرمائی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب ثنوں کے علاقوں کے گذرے تو فرمایا کہ یہاں سے پانی نہ پیو، اور نہ اس سے وضو کرو، اور تم نے جو اس سے آناؤ گوندھ لیا ہے، وہ اونٹوں کو کھلا دو، اور تم میں سے کوئی بھی اپنے سنت کو ہمراہ لئے بغیر باہر نہ نکلے۔

لہذا بنی ساعدہ کے دو آدمیوں کے سواتھام لوگوں نے ایسا ہی کیا، یہ دونوں تنہائیں لکلے۔ ایک اپنی کسی ضرورت کے باعث، اور دوسرا اپنے اونٹ کی تلاش میں، جو اپنی ضرورت سے نکلا تھا، اس نے خود کشی کی کوشش کی اور جو اپنے اونٹ کی تلاش میں نکلا تھا، اسے ہوانے اڑا کرنی طے کے ایک پھاڑ پر ڈال دیا۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اطلاع دی گئی تو آپ نے فرمایا، کیا میں نے تم کو اس سے منع نہیں کیا تھا، پھر آپ نے اسے بلوایا، جس نے خود کشی کی کوشش تھی تو وہ بالکل شفایا ب ہو گیا اور دوسرے کو قبیلہ طے نے آپ کی خدمت میں مدینہ واپس تشریف لانے کے بعد پیش کیا۔

امام زہری کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب مقام چوری میں پہنچے تو آپ نے چہرے کو کپڑے سے ڈھانپ لیا اور سواری کو تیز کر لیا اور فرمایا کہ ”ظالموں کے گھروں میں صرف روتے ہوئے داخل ہوا کو کیونکہ ڈر ہے کہ جو عذاب انہیں لاحق ہوا، تمہیں بھی لاحق ہو جائے۔“

صحیحین میں مردی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پانی کو بہادری نے کا حکم فرمایا اور یہ ہدایت فرمائی کہ لوگ اس کنوں سے پانی لیں، جس پر حضرت صالح علیہ السلام کی اوثنی جاتی تھی۔

ابن اسحاق فرماتے ہیں کہ صح ہوئی تو لوگوں کے پاس پانی نہ تھا۔ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہو کر شکایت کی، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی تو اللہ تعالیٰ نے ابر بھیجا اور اس قدر بارش ہوئی کہ لوگ سیرا ب ہو گئے اور حسب ضرورت پانی جمع بھی ہو گیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کوچ کرنے کا فرمان صادر فرمایا اور کچھ لوگ آگے بڑھے، جب کوئی شخص بیچھے رہ جاتا تو لوگ کہتے کہ فلاں شخص رہ گیا، آپ فرماتے کہ چھوڑ دو، اگر اس میں کوئی خیر ہو گا تو اللہ تعالیٰ اسے تمہارے ساتھ ملا دے گا، اور اگر ایسا نہ ہو تو پھر تم اس سے آرام پا گے۔

جب حضرت ابوذر غفاری کو اونٹنی سے شکایت ہوئی تو انہوں نے سامان اتار کر اپنی بیچھے پر لاد لیا اور پیارہ پابنی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے نقش پا پر چل پڑے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ایک منزل پر اترے تھے کہ کسی شخص نے عرض خدمت کیا : یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوئی آدمی راستہ پر تن تھا چلا آرہا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : وہ ابوذر ہوں گے۔ جب لوگوں نے غور سے دیکھا تو پہچان لیا اور عرض کیا یا رسول اللہ ! یہ تو واقعی ابوذر ہی ہیں۔ آپ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ ابوذر پر رحم فرمائے تھا چلتا ہے، تمہارے گا اور تھا ہی اٹھے گا۔“

صحیح ابن حبان میں مذکور ہے کہ جب حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ کی وفات کا وقت آیا تو ان کی الہیہ رونے لگیں۔ وہ کہنے لگے، کیوں روتی ہو؟ انہوں نے جواب دیا کہ کس طرح آنسونہ بہاؤں جب کہ آپ ایک دیرانے میں فوت ہو رہے ہیں اور میرے پاس اتنا کپڑا بھی نہیں جو آپ کے کفن کے لئے کافی ہو سکے، اور آپ کو دفن کرنے کی میرے اندر ہمت بھی نہیں اور نہ کوئی تعاون کرنے والا ہے، تو انہوں نے جواب دیا کہ خوش ہو جاؤ، اور رو دو نہیں، کیونکہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مسلمانوں کی ایک جماعت کو جس میں بھی شامل تھا، فرماتے سنا ہے کہ ”تم میں سے ایک آدمی دیرانے میں فوت ہو گا اور مسلمانوں کی ایک جماعت اس کے جنازہ میں شریک ہو گی۔“ اب ان میں سے کوئی زندہ باقی نہیں رہا اور تمام کے تمام فوت ہو چکے ہیں۔ اس لئے وہ تھنا فوت ہونے والا میں ہی ہوں۔ اللہ کی قسم میں نے نہ غلط کہا، اور نہ مکذب کی، اس لئے راستہ کی طرف دیکھو۔ ان کی الہیہ نے عرض کیا کہ جماں کرام جا چکے ہیں، راستہ خالی ہو چکے ہیں، اب کون یہاں ہو گا، انہوں نے کما جاؤ اور جا کر دیکھو۔ الہیہ فرماتی ہیں کہ میں ٹیلے کی جانب چاکر دیکھتی اور پھر واپس آکر تیار واری کرتی، میں اور وہ اس حالت میں تھے کہ کچھ لوگ سواریوں پر نظر آئے۔ میں نے ان کی طرف اشارہ کیا، وہ تیزی سے میری طرف آئے اور قریب آکر کھڑے ہو گئے اور کہنے لگے، اے اللہ کی بندی کیا عالمہ ہے؟ میں نے جواب دیا، ایک مسلمان فوت ہو رہا ہے، کیا تم اسے کفن دو گے؟ انہوں نے پوچھا، وہ کون ہے؟ میں نے جواب دیا، رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی حضرت ابوذر غفاری ہیں۔ کہنے لگے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دوست اور ساتھی؟

میں نے کہا، ہاں وہی ہیں۔ انہوں نے حضرت ابوذر کے متعلق ”ان پر ہمارے ماں باپ قربان ہوں“ جیسے الفاظ میں افسار عقیدت پیش کیا پھر ان کی خدمت میں تیزی سے بڑھے۔ جب یہ لوگ حضرت ابوذر کے پاس پہنچے تو حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ نے فرمایا : خوش ہو جاؤ (اور پھر انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مذکورہ حدیث بیان کی) اس کے بعد کہا کہ اگر میرے یا میری بیوی کے پاس کفن دینے کے لئے کوئی کپڑا ہوتا تو مجھے اس میں کفنا لیا جاتا۔ اس لئے میں تمہیں اللہ کا واسطہ دے کر درخواست کرتا ہوں کہ تم میں سے وہ شخص مجھے کفن نہ دے جو کسی جگہ کا گورنر، نمائندہ یا حاکم وغیرہ چکا ہو۔ انہوں نے غور کیا تو سب کے سب مذکورہ مناصب میں سے کسی نہ کسی منصب کو اختیار کر چکے تھے۔ مرف ایک انصاری نوجوان حضرت ابوذر کے معیار پر پورا اترًا۔ اس نے بڑھ کر عرض کیا، اے بچا جان! میں آپ کو اپنی اس چادر یا ان دو کپڑوں میں کفن دوں گا جو میری والدہ نے کاتے اور بنے تھے۔ انہوں نے فرمایا، ہاں ”تم مجھے کفن دینا“ چنانچہ اس انصاری نوجوان نے انہیں کفن پہنایا، سب نے نماز جنازہ پڑھی پھر انہیں دفن کیا۔ یہ سب لوگ یمن کے تھے۔

صحیح مسلم میں حضرت معاذ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ تبوک پہنچنے سے قبل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ ”کل انشاء اللہ تم لوگ تبوک کے چشمہ پر پہنچو گے لیکن تم چاشت ہونے سے قبل نہیں چنج سکتے۔ اگر کوئی جائے تو ہرگز اس کا پانی استعمال نہ کرے، جب تک میں نہ پہنچ جاؤں۔“ راوی کا بیان ہے کہ ہم وہاں پہنچے تو دیکھا کہ دو آدمی پسلے سے چنج چکے تھے اور چشمہ کا پانی زرازد اسار ک رک کر بہرہ رہا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں سے دریافت فرمایا : کیا تم نے اس میں سے کچھ استعمال کیا ہے؟ وہ کہنے لگے، جی ہاں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان پر سخت خنا ہوئے اور سخت سست کہا۔ پھر لوگوں نے چلو سے تھوڑا تھوڑا پانی جمع کیا جس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا چہرہ اور ہاتھ دھوئے اور اس استعمال شدہ پانی کو دوبارہ اس چشمہ میں ڈال دیا۔ اچانک کثرت سے پانی کا فوارہ اٹھنے لگا اور لوگوں نے خوب پانی پیا۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”اے معاذ وہ زمانہ قریب ہے، اگر تیری زندگی رہی تم خود بھی دیکھو گے کہ اس پانی سے یہاں کے باغات شہزاد و سیراب ہوا کریں گے اور یہ جگہ درختوں سے بھر جائے گی۔“

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جوک پہنچے تو ایلہ کا حاکم حاضر خدمت ہوا اور صلح کی درخواست

پیش کی اور جزیہ دینے پر آمادگی کا اظہار کیا۔ اسی موقع پر اہل جرب اور اذرح بھی حاضر ہوئے اور جزیہ و ننا منکور کر لیا۔ اس وقت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے الیہ کے حاکم کو ایک تحریری فرمان جاری فرمایا جس کا مضمون یہ تھا۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ۔ یہ تحریر اللہ اور اس کے رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے مخدمن بن روبہ اور اس کی قوم اہل الیہ کے لئے پروانہ امن ہے، اہل الیہ کی کشتیاں اور سواریاں خواہ وہ خلکی میں ہوں یا سمندر میں، اللہ اور اس کے رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت اور ذمہ میں ہیں، اور اہل شام اور اہل یمن اور اہل بحر میں سے جو لوگ بھی ان کے ساتھ ہوں گے، وہ قافلے بھی ان کی امان و پناہ میں ہیں۔ اگر کوئی ان کا آدمی خلاف معاهدہ کوئی کام کرے گا تو اس کا مال اس کی جان کو نہ بچا سکے گا، بلکہ وہ کسی بھی مسلمان کے لئے مباح ہوگی۔ مسلمانوں کے لئے جائز نہیں کہ خلکی یا تری میں کوئی راستہ یا جگہ کام میں آنے سے روکیں۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت خالد بن ولید کو دوستہ الجندل کے حاکم اکیدر بن عبد الملک الکنڈی کے پاس بھیجا اور فرمایا کہ اسے تم نیل گائے کاشکار کرتے دیکھو گے۔ حضرت خالد جب وہاں پہنچ جہاں سے اس کا قلعہ نظر آ رہا تھا اور چاندنی رات تھی تو وہ وہیں ٹھہر گئے۔ دیکھا کہ ایک نیل گائے آئی اور محل کے دروازے پر سینگ رگڑ نے شروع کر دئے، اس کی بیوی نے کہا کہ کیا تم نے کبھی ایسی گائے دیکھی ہے وہ بولا نہیں، پھر اکیدر اپنے مصاہیں کی ایک جماعت کے ساتھ باہر نکلا۔ اسی وقت اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لشکر نے گرفتار کر لیا اور اس کے بھائی حسان کو قتل کر دیا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ نے اکیدر کی جان بخشی کے بعد جزیہ دینے پر صلح کر لی، وہ نصرانی تھا۔ ابن سعد کا بیان ہے کہ حضرت خالد نے اکیدر کو قتل سے بچا لیا تھا۔ حضرت خالد کے ساتھ چار سو بیس شمسوار تھے۔ انہوں نے دو ہزار اونٹ، آٹھ سو بیکریوں، چار سو زرہ اور چار سو نیزوں پر صلح کی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حصہ الگ کر کے یہ مال نخیمت تقسیم کیا گیا۔ پہلے خس نکالا گیا پھر باقی مال صحابہ کے رخصی اللہ عنہم میں تقسیم کیا گیا۔ ہر صحابی کو پانچ پانچ حصے ملے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دس دن سے زیادہ قیام کے بعد تبوک سے واپس تشریف لائے تھے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود سے روایت ہے کہ غزوہ تبوک میں ایک رات میں اخوات لشکر کی ایک جانب شعلہ نظر آیا۔ میں اسے دیکھنے لگا۔ اچانک جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر اور

حضرت عمر رضی اللہ عنہما نظر آئے اور دیکھا کہ عبد اللہ ذوالبجادین فوت ہو گئے ہیں اور ان کے لئے قبر کھودی گئی ہے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبر میں کھڑے ہیں اور حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہم میت کو قبر میں اتار رہے ہیں اور آپ فرماتے ہیں کہ اپنے بھائی کو میرے قریب کر دو۔ ان دونوں حضرات نے انہیں قریب کر دیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”اے اللہ میں اس سے راضی ہوں، تو بھی اس سے راضی ہو جا۔“ حضرت عبد اللہ بن مسعود راوی حدیث فرماتے ہیں کہ کاش وہ صاحب قبر میں ہی ہوتا۔

حضرت ابو امامہ باہلی سے مروی ہے کہ : تبوک میں حضرت جبریل نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے اور فرمایا کہ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) معاویہ بن معاویہ مزنی کے جنازہ میں شرکت کیجئے۔ یہ سن کر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نکلے اور حضرت جبریل ستر ہزار فرشتوں کے ساتھ اترے اور اپنا دلیاں پیر پہاڑوں پر رکھا تو وہ پست ہو گئے، اور بیاں پیر زمین پر رکھا تو وہ بھی پست ہو گئی، یہاں تک کہ مدینہ کی طرف دیکھ لیا۔ پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت جبریل علیہ السلام اور فرشتوں نے ان کی نماز پڑھی۔ فارغ ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل سے پوچھا کہ معاویہ کو یہ مرتبہ کیسے ملا؟ انہوں نے جواب دیا کہ کھڑے، بیٹھے، سواری پر اور پیدل ہر حال میں ﴿فُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ پڑھنے کی وجہ سے ایسا بلند مرتبہ ملا ہے۔

اس حدیث کو ابن السنی اور یاقوت نے روایت کیا ہے۔

غزوہ تبوک سے واپسی پر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”بے شک مدینہ میں کچھ ایسے لوگ بھی ہیں کہ تم جہاں چلے اور جو وادی بھی تم نے طے کی، وہ تمہارے ہمراہ تھے۔“ صحابہ نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول، کیا مدینہ میں رہتے ہوئے؟ آپ نے فرمایا : ”ہاں! انہیں عذر نہ رکھا تھا۔“

### منافقین کی ایک سازش :

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تبوک سے مدینہ واپس لوٹ رہے تھے تو راست میں کچھ منافقین نے آپس میں یہ سازش تیار کی کہ آپ کو راست میں ایک پہاڑی سے گھاٹی میں گرا دیں۔ جب فائدہ نبوی اس جگہ پہنچا تو وہ آپ کے ساتھ چلانا چاہتے تھے، لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کی سازش سے آپ (صلی

اللہ علیہ وسلم) کو آگاہ فرمادیا، چنانچہ آپ نے لوگوں سے فرمایا کہ ”تم میں سے جو کوئی وادی کے راستے سے جائے تو کوئی حرج نہیں کیونکہ وہ کشادہ ہے“ اور یہ کہہ کر آپ نے پھاڑی والا راستہ اختیار فرمایا اور دوسرے صحابے نے نیبی راست اختیار کیا، البتہ سازشی منافقین نے نقاب پن کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ چلنے کا ارادہ کیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ حضرت حذیفہ بن یمان اور عمار بن یاسر تھے، آپ نے حضرت عمار کو اونٹنی کی تکمیل پکڑنے کا حکم دیا، اور حضرت حذیفہ کو چیچھے سے اونٹنی ہائکنے کے لئے فرمایا۔ یہ لوگ جا رہے تھے کہ ان کے چیچھے سے ایک جماعت کے اچانک حملہ کرنے کی آواز آئی اور اتنے میں انہوں نے آپ کو گھیر لیا تھا۔ اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غصہ میں حضرت حذیفہ کو آواز دی کہ انہیں ہٹا دیں۔ جب حضرت حذیفہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ناراضی دیکھی تو اپنا ڈنڈا لے کر مڑے اور ان کی سواریوں کے منہ پر ضربیں لگائیں اور انہیں نقاب پہنے ہوئے دیکھا تو یہ خیال کیا کہ مسافروں کی طرح ان لوگوں نے نقاب پہن لی ہے۔ حضرت حذیفہ کو جب انہوں نے دیکھا تو اللہ تعالیٰ نے ان پر کافی رعب طاری کر دیا، اور وہ یہ سمجھے کہ ان کی سازش کا پردہ فاش ہو گیا ہے، چنانچہ تیزی سے بھاگ کر لوگوں میں خلط لطیت ہو گئے۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حذیفہ سے فرمایا کہ تم نے ان میں سے کسی کو پہنچا؟ انہوں نے جواب دیا، سواری قلاں فلاں کی تھی، چونکہ رات اندر ہی تھی، اس لئے ان لوگوں کو نہ پچان سکا۔ آپ نے پوچھا کہ ان کا مقصد کیا تھا۔ حضرت حذیفہ نے بتایا کہ اللہ اور اس کا رسول ہی زیادہ جانتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ انہوں نے میرے ساتھ چلنے کی ایک سازش تیار کی تھی کہ جب میں گھٹائی پر چڑھوں تو وہ مجھے نیچے گر دیں۔ حضرت حذیفہ نے یہ سن کر کہا کہ آپ ان کی گردن کیوں نہیں مار دیتے؟ آپ نے فرمایا کہ میں اسے ناپسند کرتا ہوں کہ لوگ چرچا کریں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اپنے ساتھیوں پر ہاتھ ڈالنا شروع کر دیا ہے۔ پھر آپ نے ان تمام منافقین کے نام ان دونوں حضرات کو بتا دیئے اور فرمایا کہ یہ بات پوشیدہ رکھنا۔

### مسجد ضرار کی تعمیر:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب غزوہ توبک تشریف لے جا رہے تھے تو ذی اوان میں اترے، یمان سے مدینہ ایک گھنٹہ کا راستہ ہے۔ اس وقت مسجد ضرار کے بنانے والے آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے

اور آپ تبوک جانے کی تیاریاں کر رہے تھے۔ انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم نے بیماروں اور بارش کی رات میں مجبوری کی وجہ سے ایک مسجد تعمیر کی ہے۔ ہم یہ چاہتے ہیں کہ آپ دو رکعت نماز پڑھ کر اسے باہر کت فرمادیں۔ اس وقت آپ نے جواب دیا تھا کہ سفر درپیش ہے، پا بر کاب ہو رہا ہوں۔ عدم الفرصة ہوں، واپس آؤں گا تو یاد دلانا، انشاء اللہ تمہاری مسجد میں تمہاری خاطر نماز پڑھیں گے۔ لیکن واپسی میں مدینہ پہنچنے سے پہلے ہی وہی الٰہی نے اس مسجد کی حقیقت کھول دی اور آپ نے مالک بن الدّعْشَم اور معن بن عدی کو بلوایا اور حکم فرمایا کہ جلدی جاؤ اور اس مسجد کو منہدم کرو اور اور جلا دو، چنانچہ ان حضرات نے حکم کی تعمیل کی اور مسجد والے ادھر اُدھر بھاگ گئے۔ اللہ تعالیٰ نے اس موقع پر یہ آیت نازل فرمائی :

﴿وَالَّذِينَ أَنْهَكُوكُنْدُوا مَسْجِدًا ضَرَارًا وَكُفْرًا وَقَرِبَاقَابَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾

[التوبۃ: ۱۰۷]

اور جن لوگوں نے ایک مسجد بنائی ضد پر اور کفرر اور پھوٹ ڈالنے کے لئے مسلمانوں میں۔

مدینہ میں شاندار استقبال :

غزدہ تبوک سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مظفو و منصور واپس ہوئے تھے۔ سفر لبا تھا، خطرے بے شمار تھے، چنانچہ جب مدینہ منورہ کے قریب پہنچے اور شر میں خوشخبری پہنچی تو لوگوں میں بے اندازہ سرست تھی۔ ہر قسم کے مرد، عورتیں، بچے، بوڑھے سب کے سب استقبال کے لئے باہر نکل آئے۔ مدینے کی لڑکیوں نے ان اشعار کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا شاندار استقبال کیا :

طَلَعَ الْبَدْرُ عَلَيْنَا مِنْ ثَيَّاتِ الْوَدَاعِ

وَجَبَ الشُّكْرُ عَلَيْنَا مَادَعَا اللَّهِ دَاعِ

بدر نے، ثیات الوداع سے ہم پر طلوع کیا۔ یہی شعر کے لئے اللہ کا شکر واجب ہو گیا، جب تک بلاسے کوئی بلاسے والا۔

ان اشعار کے بارے میں بعض روایوں کو غلط فہمی ہو گئی ہے۔ ان کی روایات میں ہے کہ یہ شعر اس وقت گائے گئے تھے، جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت کر کے مکہ سے مدینہ پہنچنے تھے۔ حالانکہ یہ صریح غلطی ہے، کیونکہ مقام ”ثیات الوداع“ ملک شام کی طرف ہے نہ کہ مکہ سے مدینہ کے راستے پر۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ سے قریب ہوئے تو فرمایا کہ ”یہ طیبہ ہے اور یہ احد کا پھاڑ ہے جو کہ ہمیں دوست رکھتا ہے اور ہم اسے دوست رکھتے ہیں۔“

داخل ہوتے ہی سب سے پہلے مسجد میں تشریف لائے اور درکعت نماز ادا فرمائی، جو کہ آپ کی سنت طیبہ تھی۔ پھر لوگوں سے ملنے بلنے کے لئے بیٹھ گئے۔ جو لوگ اس غزوہ میں ساتھ نہیں گئے تھے، آنے کا مذکور کرنے اور قسمیں کھانے لگے۔ ان لوگوں کی تعداد اسی کے قریب تھی۔ آپ نے بظاہر سب سے عذر قبول کرنے اور باطن کا معاملہ علام الغوب کے حوالہ کر دیا۔ ان حضرات کے متعلق یہ آیت نازل ہوئی :

﴿يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ﴾ [التوبۃ: ۹۴]

آپ کی واپسی کے بعد وہ لوگ آپ کے پاس آ کر مذکور کرتے ہیں۔

فصل (۸۰)

## غزوہ تبوک سے مستنبط احکام و مسائل

- ۱۔ اشتر الحرام میں قفال کرنا جائز ہے۔
- ۲۔ امام المسلمين کو چاہئے کہ مسلمانوں کو وہ چیزیں بتادے جس کے چھپانے میں ان کا نقصان ہو، اور باقی مصلحت کے لئے چھپائے۔
- ۳۔ جب امام المسلمين لوگوں کو نکلنے کا حکم دے تو سب کا نکلنا ضروری ہے، اور کسی کے لئے جائز نہیں کہ امام کے اذن کے بغیر پہچپے رہ جائے، اور لشکر کے نکلنے سے متعلق یہ ضروری نہیں کہ ہر شخص کو فرا فردا حکم دیا جائے۔ جادوجن تین موقعوں پر فرض عین ہو جاتا ہے۔ ان میں سے ایک تو یہ ہے، دوسرا جب دشمن شر کا محاصرہ کر لے۔ تیریا یہ کہ جب میدان جنگ میں صفائی جنم جائیں۔
- ۴۔ جان کے ساتھ جماد کرنے کی طرح مال و دولت سے بھی جماد کرنا واجب ہے، اور یہی درست رائے ہے جس میں کچھ شبہ نہیں۔ کیونکہ قرآن کریم میں جماد بالنفس کے ساتھ ساتھ ہی جماد بالمال کا ذکر کیا گیا ہے، بلکہ ایک جگہ کے علاوہ تمام مقامات پر جماد بالمال کا ذکر جماد بالنفس سے پہلے ہوا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ جماد بالمال جماد بالنفس کے مقابلہ میں زیادہ اہم اور ضروری ہے۔ اور جب جسمانی طور پر حج سے مجبور شخص پر مالی حج واجب ہوتا ہے تو ایسی صورت میں مالی جماد کا واجب ہونا اولی ہے۔
- ۵۔ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ نے اس غزوہ میں عظیم سرمایہ سے لشکر اسلام کی مدد کی اور تمام لوگوں پر سبقت حاصل کی۔
- ۶۔ غزوہ میں شرکت سے عاجز اور معذور وہ شخص ہے جو کوشش اور جد و جہد کے باوجود مال مہیا کرنے میں ناکام رہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے عاجز لوگوں سے حرج کی نظری اس وقت کی، جب وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئے کہ آپ سواری کا انتظام کریں، پھر وہ روتے ہوئے واپس لوئے۔

۷۔ جب امام سفر میں نکلے تو انہا کوئی نائب مقرر کر دے تو اس کا حکم بھی مجاہدین کا ہو گا، کیونکہ دراصل مجاہدین کو اس سے تعاون مل رہا ہے۔

۸۔ قوم شہود کے علاقے میں کنوں سے پانی پینا، کھانا پکانا، آنا گوندھنا اور وضو کرنا جائز نہیں، البتہ بزرگتھے کے سوا دیگر مقابلات سے چوبایوں کو پانی پلانا جائز ہے۔ بزرگتھے رسول اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں باقی تھا، اور آج تک صدیاں گذرنے کے بعد بھی معلوم و معروف ہے، سواروں کا قافلہ اس کے علاوہ کسی اور کنوں پر جاتا ہی نہیں۔

۹۔ جو کوئی ان علاقوں سے جماں پر اللہ تعالیٰ کا عذاب نازل ہوا، گزرے تو وہ اس کے اندر داخل نہ ہو اور نہ وہاں پر قیام کرے۔ کپڑا لپٹنے ہوئے تیزی کے ساتھ اور حالت گزیرہ و زاری میں اور عبرت انداز ہوتے ہوئے ایسے علاقے سے گذر جائے۔

۱۰۔ حالت سفر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دو نمازوں ایک ساتھ ادا فرماتے تھے۔ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی جو حدیث اس واقعہ سے تعلق رکھتی ہے، اس میں ایک نماز کو مقدم کر کے ایک ساتھ دو نمازوں کے پڑھنے کا ذکر ہے۔ ہم اس کا سبب ذکر کرچکے ہیں۔ مقدم کر کے جمع کا ثبوت صرف اسی سفر میں ہے، اس طرح عرفہ میں داخل ہونے سے پہلے بھی جمع تقدیم کا ثبوت ملتا ہے۔

۱۱۔ رہت سے تمکن کرنا جائز ہے، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام مدینہ اور تبوک کے ریگستانی علاقے میں سفر طے کرتے تھے، اور اپنے ساتھ مٹی نہیں لے گئے تھے، اور پورے میدان میں کہیں پانی نہیں تھا۔ صحابہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے پیاس کی شدت کی شکایت بھی کی تھی۔

۱۲۔ تبوک میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا میں دن سے زیادہ قیام رہا اور آپ نمازوں میں قصر کرتے تھے مگر امت کو یہ حکم نہیں دیا کہ جب تم میں سے کوئی اس سے زیادہ قیام کرے تو تصریح کرے، بلکہ آپ کی یہ اقامت (اتنی مدت) رہی اور حالت سفر کی یہ اقامت سفر سے خارج نہیں، خواہ طویل ہو یا مختصر بشرطیکہ اس جگہ کو وطن نہ بنائے اور وہیں مقیم ہو ائے کا ارادہ بھی نہ رکھے۔

ابن المنذر فرماتے ہیں کہ اہل علم کا اس پر اجماع ہے، کہ مسافر کو اس بات کی اجازت ہے کہ جب تک وہ مدت مخصوص کے لیے اقامت کا ارادہ نہ کر لے قصر کرتا رہے، چاہے اس پر کئی سال گذر جائیں۔

۱۳۔ قسم کھانے والا اگر مصلحت اور بھلائی دیکھے تو اپنی قسم کا توڑنا اسے جائز بلکہ مستحب ہے، اور اپنی قسم کا کفارہ ادا کر دے۔ یہ بات اس کی صوابیدی پر مختصر ہے کہ خواہ شم توڑنے سے قبل کفارہ ادا کر دے یا

بعد میں دونوں طرح ادا کر سکتا ہے۔

۱۷- حالت غصہ کی قسم معترض بھی جائے گی، بشرطیکہ حالت غصب اس حد تک نہ پہنچ جائے کہ قسم کھانے والا ہوش و حواس کھو چکا ہو، اور یہ نہ جانتا ہو کہ کیا کہہ رہا ہے تو ایسی شکل میں اس کے کوئی معاملات معترض نہ سمجھے جائیں گے، اور ایسے شخص کی نہ قسم معترض ہوگی اور نہ طلاق و عتاق قابل اعتبار ہو گا۔

۱۸- اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی کہ میں نے تمہاری طرف یہ تعاون سفر نہیں بھیجا بلکہ اللہ تعالیٰ نے ارسال فرمایا ہے۔ ایسا کلام گاہے گاہے تکمین تلب کے لئے ہوتا ہے۔ اس کی مثال یوں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”خداؤ کی قسم میں نہ کسی کو کچھ دہتا ہوں اور نہ کسی سے کچھ روکتا ہوں، بلکہ میں تو صرف تقسیم کرنے والا ہوں جہاں مجھے حکم ہوتا ہے وہاں رکھ دہتا ہوں“۔

کیونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور اس کے رسول تھے اور حکم کے مطابق امور میں تصرف فرماتے تھے، چنانچہ اللہ تعالیٰ اگر آپ کو کسی امر کا حکم فرماتا، آپ اس کو نافذ کر دیتے کیونکہ اصل عطاکنندہ اور روکنے والا تصرف اللہ ہی ہے۔

۱۹- اہل معاهدہ اور اہل ذمہ لوگ جب کسی ایسی حرکت کا ارتکاب کریں جس سے اسلام کو ضرر پہنچتا ہو تو ان کے مال و جان کی خواہیت سے متعلق کیا ہو امعاہدہ فوراً ختم ہو جائے گا، اور اگر امام اس کی جان و مال پر غلبہ حاصل کر سکے تو ان کی جان و مال ہر مسلمان کے لئے مباح ہے اور جو بھی اسے پکڑے گا، اس کی ملکیت سمجھی جائے گی۔ جیسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل الیہ کے ساتھ مصالحت میں فرمایا تھا۔

۲۰- رات کے وقت میت کو دفن کرنا جائز ہے جیسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت زواليخادین کو دفن کیا تھا، اگر کوئی ضرورت یا مخصوص مصلحت ہو تو ایسا کیا جائے گا۔

۲۱- امام المسلمين جب کوئی لٹکر بھیجے اور اسے مال غیمت یا قیدی حاصل ہوں یا کوئی قلعہ قائم ہو جائے تو خس نکالنے کے بعد باقی سب کچھ اہل لٹکر کا حق ہو گا، لیکن اگر جنگ کے دوران — فوج کا ایک حصہ بطور سریہ بھیجا جائے اور فوج کی پشت پناہی کے مل پر اور اس کی قوت سے اسے کچھ حاصل ہو تو یہ خس اور نفل نکالنے کے بعد سارا مال غیمت فوج کا ہو گا، صرف اہل سریہ کا نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہی سنت طیبہ تھی۔

۱۹- آپ نے فرمایا تھا کہ مدینہ میں کچھ لوگ ایسے ہیں کہ تم سارے سفر اور ہر نقل و حرکت میں ساتھ ہوتے ہیں۔ اس سے قلبی اور ارادی معیت مراد ہے اور یہ جہاں بالقلب ہے۔ جہاد کے چار مراتب میں سے ایک یہ بھی ہے، اور بقیہ تین مراتب جہادِ اسلامی، جہادِ مالی اور جہادِ بدفنی ہیں۔

۲۰- معصیت و گناہ کی جگہوں کو جلا دینا چاہئے۔ جس طرح آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مسجد ضرار کو جلا دینے کا حکم دیا تھا۔ اسی طرح ہر ایسی جگہ کو جس کی صورت حال مسجد ضرار جیسی ہو، امام پر واجب ہے کہ اسے مندوم اور جلا کر ختم کر دے۔ اگر یہ ممکن نہ ہو تو کم از کم اس جگہ کی شکل و صورت بکاڑ کرایا بنا رہا چاہئے کہ وہاں معصیت کا کام انجام نہ پاسکے۔ جب مسجد ضرار کے متعلق یہ طرز عمل روا رکھا گیا تو مقامات شرک، شراب نوشی اور شراب سازی کے گھر، منکرات و فحاشی کے اڈوں کا حکم تو اس سے بھی زیادہ سخت ہونا چاہئے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک پورا گاؤں ہی جلا دیا تھا، جس میں شراب کی خرید و فروخت ہوتی تھی۔ اس طرح روشنی ثقفتی کی شراب کی دو کان کو بھی نظر آتش کرایا تھا اور اسے فاسق و بد معاشر کے نام سے موسم کیا تھا۔ حضرت سعد نے جب اپنے مکان پر عوام الناس سے تجاب اختیار کر لیا تو اسے بھی حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جلا دیا تھا۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تارکین جمعہ و جماعت کے گھروں کو جلا دینے کا ارادہ کر لیا تھا، لیکن عورتوں اور بچوں کی وجہ سے رک گئے کیونکہ ان پر مسجد میں جماعت کی حاضری واجب نہیں۔

۲۱- مسجد عبادت کے علاوہ کسی اور مقام کے لئے وقف صحیح نہیں ہوگی۔ اس لئے اگر قبر پر مسجد بنائی جائے تو اسے ڈھاڑ رہا چاہئے۔ اگر مسجد میں مردہ دفن کیا جائے تو اسے وہاں سے منتقل کر دینا چاہئے، کیونکہ اسلام میں مسجد اور قبر دونوں ایک جگہ جمع نہیں ہیں۔ سکتیں۔ دونوں میں سے جو چیز بعد میں بنائی جائے، اسے ہٹانا ضروری ہے۔ اگر دونوں ایک ساتھ وجود میں آئیں تو دونوں ناجائز ہیں۔ ایسا وقف نہ صحیح ہے اور نہ جائز، نہ ایسی مسجد میں نماز صحیح ہوگی، کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے، اور قبر کو مسجد بنانے والے پر لعنت بھیجی ہے۔ یہ ہے دین اسلام کی صحیح تعلیمات، جسے اللہ کے رسول نے کر آئے تھے، لیکن آج اس دین کی اجنبیت سب کے سامنے ہے۔

## فصل (۸۱)

### حضرت کعب بن مالک اور ان کے رفقاء کا واقعہ

غزوہ تبوک سے پیچھے رہنے والے تین صحابیوں، حضرت کعب بن مالک، ہلال بن امیہ اور مزارہ بن ریبع، جن کے ناموں کے ابتدائی حروف کا مجموعی کلمہ "مک" بتاتا ہے اور ان کے ناموں کے آخری حروف کا مجموعی کلمہ "کم" بتاتا ہے، حضرت کعب بن مالک فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو بھی غزوہ فرمایا میں ان میں کبھی پیچھے نہیں رہا، ہاں غزوہ بدر میں ضرور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شریک نہ ہو سکا اور غزوہ بدر میں جو لوگ شریک نہیں ہوئے، ان پر اللہ اور رسول کا کوئی عتاب نہیں ہوا تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ غزوہ بدر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صرف قریش کے قافلے کے ارادے سے نکلے تھے مگر اللہ تعالیٰ نے آپ اور آپ کے دشمنوں کو بغیر کسی وقت اور جگہ کے تعین کئے جمع کر دیا (اس طرح ان میں جنگ واقع ہو گئی) اور میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عقبہ میں شریک ہوا، جب اسلام پر ہم سب نے عہد کیا تھا، غزوہ بدر کو عقبہ پر ترجیح نہیں دیتا تھا، اگرچہ غزوہ بدر نے زیادہ شرست پائی۔

جس وقت میں غزوہ تبوک میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شریک غزوہ نہیں ہوا، اس وقت میں مالی طور پر اتنا مستحکم اور فارغ البال تھا کہ اس سے قبل کبھی نہیں ہوا تھا۔ اللہ کی قسم! میرے پاس کبھی دو اونٹیاں نہیں رہیں، مگر اس غزوہ کے وقت میرے پاس ایک ساتھ دو اونٹیاں تھیں۔ ادھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول تھا کہ جب آپ کسی غزوے کا ارادہ فرماتے تو اسے مخفی رکھ کر دوسرے رخ کا اظہار فرماتے تھے، مگر اس غزوہ میں آپ نے ایسا نہیں کیا، کیونکہ یہ غزوہ آپ نے سخت گرمی میں کرنا چاہا اور ایک طویل سفر درپیش تھا۔ دشمنوں کی کثیر تعداد سے مقابلہ تھا۔ اس لئے آپ نے لوگوں کے سامنے یہ معاملہ واضح طور پر بیان فرمایا، تاکہ اس کے لئے وہ اچھی طرح تیاری کر لیں اور آپ کو جس رخ پر چلانا تھا، اسے بھی صاف صاف بتا دیا تھا۔ اور جو مسلمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

کے ساتھ جا رہے تھے، وہ بے شمار تھے، جن کی فہرست تیار نہیں کی جاسکتی تھی اور جس آدمی نے بھی اس جنگ سے غالب ہو جانے کا ارادہ کیا، وہ یہی سمجھتا تھا کہ اس میں غیر حاضر ہو جانا ایک امر مخفی ہو گا۔ سوائے اس کے کہ اس سلسلے میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے وہی نازل ہو جائے۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس غزوہ کا ارادہ اس وقت فرمایا، جب پھل درختوں پر خوب پک چکے تھے، اور لوگوں کو اس کے ساتھ میں وقت گزارنا مرغوب تھا۔ بہر حال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تیاری شروع کی اور آپ کے ساتھ لوگوں نے بھی تیاریاں شروع کر دیں اور میں روزانہ اس ارادہ سے لکھتا کہ سفر کا ضروری سامان لے لوں اور ان کے ساتھ روانہ ہو جاؤں۔ لیکن بغیر کچھ کئے واپس آ جاتا۔ پھر میں اپنے دل میں کہتا کہ مجھے وقت کیا ہے، جب چاہوں گا۔ لے لوں گا (پیسے میرے پاس ہیں، سامان بازار میں موجود ہے) میں اسی لیت و لعل میں رہا کہ کوچ کی گھڑی آگئی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمان روانہ ہو گئے اور میں نے ابھی تک کچھ سامان تیار نہیں کیا تھا۔ میں نے کہا چلو، میں آپ کی روانگی کے ایک دو دن بعد ہی روانہ ہو جاؤں گا اور راست میں قافلہ سے جاملوں گا۔ ان سب کی روانگی کے بعد بھی میں سامان تیار کرنے کے لئے نکلا لیکن پھر بھی کچھ کئے بغیر واپس آگیا۔ دوسرے دن بھی یہی ہوا۔ مجھ پر ایسی ہی نیستی طاری رہی اور انہوں نے اپنے قدم تیز کر دیئے اور لڑائی کا معاملہ بہت آگے نکل گیا۔ میں نے اس کے بعد بھی ارادہ کیا کہ اب بھی مدینہ سے روانہ ہو کر ان کو پالوں گا۔ کاش! میں نے ایسا ہی کیا ہوتا لیکن مجھے اس کی بھی توفیق نہ ہوئی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تشریف لے جانے کے بعد جب میں باہر نکلتا اور لوگوں میں گھومتا تو مجھے اس بات سے بڑا رنج ہوتا کہ میں یہاں یا تو وہ لوگ دیکھتا ہوں جو نفاق کے لئے مطعون و مسمی ہیں یا وہ آدمی دیکھتا ہوں جنہیں معدود سمجھا گیا ہے اور ضعفاء میں سے ہیں۔

ادھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی مجھے اس وقت یادنہ فرمایا جب تک جوک نہ پہنچ گئے۔ وہاں پہنچنے کے بعد آپ لوگوں میں تشریف فرماتھے کہ آپ نے فرمایا : «کعب بن مالک نے کیا کیا؟» بن سلمہ کے ایک شخص نے کہا : ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں ان دھاری والی چادروں اور خود بنی نے روک لیا۔“ اس پر حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ بولے : تم نے بہت بڑی بات کی! یا رسول اللہ! اللہ کی قسم ہم نے ان سے خیر کے سوا کچھ نہیں دیکھا۔ آپ یہ سن کر خاموش ہو گئے۔ پھر مجھے معلوم ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جوک سے واپس تشریف لارہے ہیں تو مجھ پر حزن و ملال

طاری ہونے لگا۔ اب میں اس فکر میں لگ گیا کہ کون سا غلط عذر پیش کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خنکل سے کسی طرح نجات سکوں گا اور اس سلسلہ میں ہمپنے اہل خانہ کے ذی رائے لوگوں سے بھی مددی۔ پھر جب معلوم ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اب بالکل قریب تشریف لاچکے ہیں تو مجھ سے باطل زائل ہو گیا اور میں نے سمجھ لیا کہ سچائی کے علاوہ کوئی راہ نجات نہیں اور پختہ ارادہ کر لیا کہ میں بعیض کہہ دوں گا۔

آخر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صحیح کے وقت مدینہ منورہ میں داخل ہو گے۔ آپ کا معمول تھا کہ آپ سفر سے تشریف لاتے تو پہلے مسجد میں حاضر ہو کر دو رکعت نماز پڑھتے اور اس سے فارغ ہو کر وہیں بیٹھ کر لوگوں سے ملاقات کرتے تھے۔ چنانچہ اس وقت بھی آپ نے ایسا ہی کیا، اس نشت کے دوران غزوہ میں پیچھے رہنے والے لوگ آپ کے پاس حاضر ہوئے اور قسمیں کھا کھا کر آپ سے اپنے لئے عذر بیان کرنے لگے۔ یہ کوئی اسی سے اپر افراد تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی ظاہری بالقوں کو قبول فرمایا۔ ان سے بیعت لی اور ان کے لئے مغفرت طلب فرمائی۔ ان کے بھیوں اور ولی رازوں کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کیا۔

میں بھی آپ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ سلام عرض کیا۔ جب میں نے آپ کو سلام کیا تو آپ نے خنکل کی مسکراہت کے ساتھ استقبال کیا، پھر فرمایا : آؤ، میں آگے بڑھا اور آپ کے بالکل سامنے بیٹھ گیا۔ آپ نے مجھ سے پوچھا، تم کس وجہ سے پیچھے رہ گئے؟ کیا تم نے اپنی سواری نہیں خریدی تھی۔ میں نے کہا ہاں، بخدا ایسا ہی ہے، خدا کی قسم اگر میں آپ کے بجائے اس وقت اہل دنیا میں سے کسی شخص کے پاس ہوتا تو میں سمجھتا کہ کچھ عذر کر کے اس کی تاریخی سے بچ جاؤں گا۔ میرے اندر بات کرنے اور اپنی بات ثابت کرنے کا سلیقہ بھی ہے، لیکن بخدا مجھے یقین ہے کہ میں اگر آج جھوٹ بول کر آپ کو راضی کر لوں گا تو قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کو مجھ سے تاریخ کر دے۔ اور اگر میں بچ بول کر آپ کو کسی قدر افسرہ کروں گا تو اس میں مجھے اللہ تعالیٰ کی طرف سے معافی کی امید ہے۔ خدا کی قسم میرے پاس کوئی عذر نہیں ہے اور خدا کی قسم جس وقت میں پیچھے رہ گیا تھا، اس سے زیادہ میں کبھی صحت مند اور فارغ الباب نہ تھا۔

میری گفتگو سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”جہاں تک اس چیز کا تعلق ہے، تم نے بچ کما، بہر حال اب تم جاؤ اور دیکھو اللہ تعالیٰ تمہارے بارے میں کیا فصلہ کرتا ہے۔“ پھر میں انھ کر چلے

لگا، میرے ساتھ بوسلمہ کے کچھ لوگ بھی اٹھ کھڑے ہوئے اور میرے پیچے پیچے چلے۔ انہوں نے مجھ سے کہا : خدا کی قسم ! ہمیں نہیں معلوم ہوا کہ اس سے پہلے تم نے کوئی گناہ کیا ہے اور تم اس بات سے قادر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے عذر پیش کر دیتے، جیسا کہ اور پیچھے رہنے والوں نے عذر پیش کیا تھا۔ تمہارے گناہ کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا استغفار کافی ہو جاتا۔

بوسلمہ کے یہ لوگ برایرجھ سے یہ کہتے رہے، یہاں تک کہ میں نے ارادہ کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوں۔ پھر اپنے آپ کو جھلادوں، لیکن میں نے ان لوگوں سے پوچھا، کیا میرے علاوہ بھی کوئی آدمی ان حالات سے دوچار ہوا ہے؟ انہوں نے کہا : ہاں دو آدمی تھے، جنہوں نے تمہاری طرح گفتگو کی ہے اور ان سے بھی وہی کہا گیا جو تم سے کہا گیا۔ میں نے پوچھا، وہ دو آدمی کون ہیں، انہوں نے بتایا کہ قبیلہ بنو عمرو بن عوف کے مرارہ بن رجع اور ہلال ابن امیہ وا قفی ہیں۔ بہر حال انہوں نے مجھ سے ان دو بزرگوں کا ذکر کیا جن کا عمل نمونہ کی حیثیت رکھتا تھا اور یہ دونوں حضرات غزوہ بدربالیں بھی شریک ہوئے تھے۔ ان کا ذکر سن کر میں خاموش ہو گیا اور اپنی راہ اختیار کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو ہم تینوں سے کلام کرنے سے منع فرمادیا تھا، چنانچہ لوگوں نے ہم سے کتنا شروع کر دیا۔ سب ہمارے لئے بدل پکھے تھے، یہاں تک کہ ہمارے لئے یہ سرزین بالکل اجنبی ہو گئی اور میں خود اپنے لئے اجنبی ہو گیا۔ وہ زمین ہی نہ تھی جسے میں جانتا اور پوچھتا تھا۔

اس کیفیت و حالت میں پچاس راتیں گذر گئیں۔ رہے میرے دو اور ساتھی تو وہ اپنے اپنے گھروں میں بیٹھ گئے اور روتے رہے، اور میرا معاملہ یہ تھا کہ میں نسبتاً نعمراً اور جری تھا اس لئے میں باہر رکھتا، مسلمانوں کے ساتھ نماز میں شریک ہوتا اور بازاروں میں گھومتا۔ مگر مجھ سے کوئی بات نہ کرتا تھا۔ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بھی حاضر ہوتا جس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز کے بعد تشریف فرمادیتے اور سلام کرتا، دل میں سوچتا اور دیکھتا کہ آیا میرے سلام کا جواب دینے کے لئے آپ نے ہونٹوں کو ہلایا یا نہیں، پھر میں آپ کے قریب ہی نماز پڑھتا اور آپ کی طرف چورنگاہوں سے دیکھتا تھا، جب نماز میں مصروف ہو جاتا تو آپ میری طرف نگاہ ڈالتے تھے اور جب میں آپ کی طرف متوجہ ہوتا تو اعراض فرمائیتے، یہاں تک کہ جب مسلمانوں کی یہ سردمی میرے لئے بہت طویل ہو گئی تو میں گیا اور ابو قادہ کے باغ کی دیوار پر چڑھ گیا۔ ابو قادہ میرے پچازاد بھائی اور سب سے زیادہ عزیز تھے، میں نے انہیں سلام کیا مگر والد انہوں نے سلام کا جواب تک نہ دیا۔ میں نے کہا : ابو قادہ ! میں تم کو

اللہ کا واسطے دے کر پوچھتا ہوں، کیا تم جانتے ہو کہ مجھے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت ہے۔ اس پر بھی وہ خاموش رہے۔ میں نے دوبارہ یہی بات کی اور ان کو اللہ کا واسطہ دیا۔ وہ خاموش رہے۔ پھر اتنا کہا کہ «اللہ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ» یعنی اللہ اور اس کے رسول زیادہ جانتے ہیں۔ اس پر میری آنکھوں سے بے ساختہ آنسو بننے لگے۔ میں اسی وقت مرا اور دیوار پھاند کرو اپس چلا گیا۔ پھر میں صبح کے وقت بازار آیا، بازار میں چلا جا رہا تھا کہ کیا رکھتا ہوں کہ ایک بُلی جو شامی تھا، اور ان لوگوں میں سے تھا جو مدینہ آکر گندم بیچتے تھے، میرے متعلق پوچھ رہا ہے اور کہ رہا ہے کہ کعب بن مالک کا پتہ بتانے والا کوئی ہے۔ تو لوگ میری طرف اشارہ کر کے اسے بتانے لگے، وہ میرے پاس آیا اور شاہ غسان کا ایک خط ریا، جس کا مضمون یہ تھا :

”مجھے معلوم ہوا ہے کہ تمہارے صاحب نے تمہارے ساتھ جفا کا معاملہ کیا ہے۔ اللہ نے تمہارے لئے ذلت اور ضائع ہونے کی جگہ مقدر نہیں کی ہے۔ تم ہمارے پاس آجاؤ ہم تمہارے ساتھ اچھا معاملہ کریں گے۔“

جب میں نے یہ خط پڑھا تو سوچا کہ یہ بھی ایک مصیبت اور آزمائش ہے۔ میں جس گردش میں پڑا ہوں اس نے مجھے یہاں تک پہنچا دیا اور اس کے بعد ایک سور کے پاس گیا اور خط اس میں پھینک دیا۔ بہر حال میں اسی حالت پر قائم رہتا آنکہ جب پچاس راتوں میں سے چالیس گذر گئیں تو کیا دیکھتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قاصد میرے پاس آرہا ہے۔ اس نے آکر کہا : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تمہیں اس بات کا حکم دیتے ہیں کہ اپنی یوں سے علیحدگی اختیار کرو۔ میں نے پوچھا : یوں کو کو طلاق دے دوں۔ کہا : نہیں بلکہ اس سے الگ رہو، اور اس کے قریب مت جاؤ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قاصد نے میرے دونوں ساتھیوں کو بھی یہی پیغام پہنچایا۔ پھر میں نے اپنی یوں سے جا کر کہا ! ”تم اپنے گھروالوں کے پاس چلی جاؤ اور انہی کے پاس اس وقت تک رہو؛ جب تک اللہ تعالیٰ فیصلہ نہ کروے، جو اس معاملہ میں کرنے والا ہے۔“

حضرت کعب بن مالک فرماتے ہیں کہ : ہلال بن امیہ کی یوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوئیں اور عرض کیا : ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہلال بالکل بوڑھے آدمی ہیں، ان کے پاس کوئی خادم بھی نہیں۔ کیا آپ ناپسند فرمائیں گے کہ میں ان کی خدمت کر دیا کروں۔ آپ نے فرمایا : نہیں نہیں، لیکن وہ تم سے قریب نہ ہوں۔ (خدمت کرنے میں کوئی مفارقہ نہیں)۔ یوں

بولیں، خدا کی قسم، جب سے ان کا یہ معاملہ ہوا ہے، برابر روتے رہتے ہیں اور آج بھی رورہے ہیں اور مجھے تو ان کی بصارت ضائع ہونے کا انذیرہ ہے۔ حضرت کعب بن مالک کا آگے بیان ہے کہ :

پھر مجھ سے میرے بعض اہل خانہ نے کہا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تم بھی اپنی بیوی کے لئے اجازت حاصل کر لیتے۔ آخر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہلال ابن امیہ کی بیوی کو ان کی خدمت کے لئے اجازت دے دی ہے۔ میں کہا میں آپ سے اپنی بیوی کے لئے اجازت نہیں مانگوں گا۔ نہیں معلوم کہ آپ مجھ سے اس کے ہارے میں کیا فرمائیں، پھر میں جوان آدمی ہوں۔ اس کے بعد ہم لوگ دس روز تک اسی حالت پر رہے اور پچاس دن مکمل ہو گئے۔ اس وقت سے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو نہم سے کلام کرنے سے منع فرمادیا تھا۔ پھر میں نے اپنے گھر کی چھت پر پچاسویں رات کی صبح کی نماز اس حالت میں پڑھی جس کی کیفیت اللہ تعالیٰ نے اس طرح بیان فرمائی ہے :

﴿صَافَتْ عَنْهُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحِبَتْ﴾ [التوبۃ: ۱۱۸]

زمین با وجود وسیع ہونے کے ان پر تنگ ہو گئی تھی۔

اور میرا دم گھٹ رہا تھا کہ جبل سلح کے اوپر سے آواز لگانے والے کی بھرپور آواز سنی وہ کہہ رہا تھا، "یا کعب بن مالک ابشر" کعب بن مالک! تمہرے لئے خوشخبری ہے۔ یہ آواز سن کر میں سجدے میں گر گیا، کیونکہ میں سمجھ گیا تھا کہ کشادگی آگئی ہے۔

حضرت کعب رضی اللہ عنہ مزید بیان کرتے ہیں کہ : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جس وقت صبح کی نماز پڑھی اس وقت لوگوں کو بتایا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہم تینوں آدمیوں کی معافی ہو گئی ہے۔ یہ خوشخبری سن کر لوگ، ہمیں بشارت دینے کے لئے دوڑپڑے، اس طرح بشارت دینے والے دو ز کر ہمارے دونوں ساتھیوں کی طرف بھی گئے۔ ایک آدمی نے میرے پاس آئے کے لئے اپنا گھوڑا استعمال کیا اور بتو اسلام کے ایک آدمی دوڑتے دوڑتے پہاڑ پر چڑھ گیا (اور وہاں سے آواز دی کہ بخشش ہو گئی ہے) اس لئے اس کی آواز اس کے گھوڑے سے پلے میرے پاس پہنچ گئی۔ پھر جب وہ شخص جس کی آواز میں نے سنی تھی، بشارت دتا ہوا میرے پاس پہنچا تو میں مارے خوشی کے اپنے دونوں کپڑے اتارے اور اسے پہنادیئے۔ خدا کی قسم! اس دن ان دونوں کپڑوں کے سوا اور کوئی کپڑا میری ملکیت میں نہ تھا۔ اس لئے میں نے خود اپنے لئے دو کپڑے مستعار لئے اور پہن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں

حاضر ہونے کے ارادے سے چل دیا۔ اس وقت لوگ مجھے معافی کی خوشخبری دے رہے تھے، کہتے تھے، اللہ کی طرف سے معافی مبارک ہو۔ بہرحال میں جا کر مسجد میں داخل ہو گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف فرماتھے اور آپ کے ارد گرد لوگ حاضر تھے۔ مجھے دیکھ کر حضرت علی بن عبداللہ کھڑے ہو گئے، سلام کیا، مبارکباد دی! اور خدا کی قسم! مساجرین میں ان کے سوا اور کوئی بھی میرے لئے کھدا نہیں ہوا۔ میں حضرت علیہ کی یہ بات نہیں بھوتا۔

جب میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سلام کیا تو اس وقت آپ کا چہرہ مبارک خوشی سے چک رہا تھا۔ آپ نے فرمایا ”جب سے تمہاری ماں نے تمہیں جنم دیا ہے اس دن سے جتنے دن گزرے ہیں، ان میں سے سب سے بہتر دن کی خوشخبری تمہیں دیتا ہوں۔ میں نے عرض کیا : یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! یہ آپ کی جانب سے ہے یا اللہ کی جانب سے؟ آپ نے فرمایا : اللہ تعالیٰ کی جانب سے یہ بشارت ہے۔“

جس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بشارت دے رہے تھے، اس وقت آپ کا چہرہ مبارک چاند کا ٹکڑا معلوم ہو رہا تھا، اور ہم آپ کی یہ چیز پوچھنے تھے۔ جب میں آپ کے سامنے بیٹھ گیا تو عرض کیا : یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ”اللہ سے میری توبہ اور میری معافی کا ایک حصہ یہ ہے کہ میں اللہ اور رسول کے لئے صدقہ کرتے ہوئے اپنے مال و جائداد سے چھکارا حاصل کروں۔ آپ نے فرمایا : ”اپنی کچھ جائیداد اپنے لئے روک لو، تمہارے لئے یہی بہتر ہے۔“ میں نے عرض کیا : خیر میں جو میرا حصہ ہے، اسے میں روک لیتا ہوں یا رسول اللہ سچائی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے مجھے نجات دی۔ اللہ سے میری توبہ کا یہ اثر ہوتا چاہئے کہ جب تک میں زندہ رہوں مجھی بولتا رہوں۔

حضرت کعب بن مالک مزید فرماتے ہیں کہ : جب سے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس چیز کا ذکر کیا، اس وقت سے خدا کی قسم! کسی بھی ایسے آدمی کو جسے سچائی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے آزادش میں ڈالا ہو، میں نے اپنے سے افضل نہیں پایا۔ خدا کی قسم! جب سے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ذکر کیا، اس وقت سے آج کے دن تک ایک مرتبہ بھی جھوٹ بولنے کا ارادہ نہیں کیا، اور مجھے قوی امید ہے کہ اللہ تعالیٰ بقیہ زندگی میں بھی مجھے اس (جھوٹ) سے محفوظ رکھے گا۔

الله تعالیٰ نے ہمارے متعلق یہ آیات نازل فرمائیں :

﴿لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى الَّتِي وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ أَتَبْعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ إِنَّ بَعْدَ مَا كَادَ يَزِيدُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ شُرَكَ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا يَهْمِهُ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ۝ وَعَلَى الْأَنْلَاثَةِ الَّذِينَ حَلَفُوا حَتَّىٰ إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ يَمْا رَجَبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَطَنُوا ۝ لَا مَلْجَأٌ مِّنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ شُرَكَ تَابَ عَلَيْهِمْ لِتَشْوِبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّوَابِ الرَّحِيمٌ ۝ يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامُوا أَنْقَلَوْا اللَّهَ وَكُوْثُوا مَعَ الصَّدِيقِينَ﴾

[التوبہ: ۱۱۶-۱۱۷]

پیشک اللہ نے پیغمبر مہریانی کی اور مهاجرین اور انصار پر جو باوجود اس کے کہ ان میں سے بعضوں کے دل پھر جانے کو تھے مشکل کی گھری میں پیغمبر کے ساتھ رہے، پھر اللہ تعالیٰ نے ان پر مہریانی فرمائی، بے شک وہ ان پر نہایت شفقت کرنے والا اور مہریان ہے۔ اور تینوں پر بھی جن کا معاملہ ملتوي کیا گیا تھا، یہاں تک کہ جب زمین باوجود فراخی کے ان پر شک ہو گئی اور ان کی جانیں بھی ان پر دو بھر ہو گئیں اور انہوں نے جان لیا کہ اللہ کے سوا کوئی پناہ نہیں، پھر اللہ تعالیٰ نے ان پر مہریانی کی تاکہ توبہ کریں، بے شک اللہ توبہ قبول کرنے والا اور مہریان ہے۔ اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور چکوں کے ساتھ رہو۔

حضرت کعب بن مالک مزید فرماتے ہیں کہ : خدا کی قسم! اللہ تعالیٰ نے جب سے مجھے اسلام کے سید ہے راستے پر لگایا ہے ایسی نعمت سے کبھی سرفراز نہیں فرمایا جو میرے نزویک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے بچ بولنے کی نعمت سے بڑی ہو۔ میں اس وقت بالکل جھوٹ نہیں بولا، ورنہ اسی طرح بلاک ہو جاتا، جس طرح وہ لوگ ہو گئے جنہوں نے جھوٹ بولا تھا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اس سلسلہ میں جو وحی نازل فرمائی تو جھوٹ بولنے والوں کے لئے اتنے سخت الفاظ فرمائے کہ اس سے سخت الفاظ کسی کے لئے نہیں فرمائے ہیں۔ ارشاد فرمایا:

﴿سَيَعْلَمُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ إِذَا أَنْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعَرِّضُوا عَنْهُمْ فَأَغْرِصُوا عَنْهُمْ إِنَّهُمْ يَرْجِسُونَ وَمَا أَنَّهُمْ جَهَنَّمَ جَرَاءٌ إِمَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۝ يَعْلَمُونَ لَكُمْ لِرَضُوا عَنْهُمْ فَإِنْ تَرْضُوا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَرْضَى عَنِ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ۝﴾ [التوبہ: ۹۵، ۹۶]

یہ سب تمارے سامنے آ آ کر اللہ کی قسمیں کھائیں گے (کہ ہم معدور تھے) جب تم ان کے پاس واپس جاؤ گے تاکہ تم انہیں ان کی حالت پر چھوڑ دو۔ یہ لوگ بالکل گندے ہیں (انہوں نے نفاق و خلاف کر کے) جو کرتوت کئے ہیں، ان کے بدلتے میں ان کا ٹھکانا جنم ہی ہے۔ یہ تمارے سامنے اس لئے قسمیں کھاتے ہیں تاکہ تم ان سے راضی ہو جاؤ تو اگر تم ان سے راضی بھی ہو گئے تو اللہ تعالیٰ اس سرکش قوم سے راضی نہ ہو گا۔

## فصل (۸۲)

### واقعہ حضرت کعب سے مستنبط احکام و فوائد

واضح رہے کہ حضرت کعب رضی اللہ عنہ سے مردی مذکورہ حدیث سے مندرجہ ذیل احکام و فوائد کا علم ہوتا ہے :

- ۱۔ کسی مسلمان کی غیبت کرنے والے کی تردید کرنا مستحب ہے، جیسا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے کیا۔
- ۲۔ سچائی کا دامن نہ چھوڑتا، اگرچہ مثکلات سے دوچار ہونا پڑے، کیونکہ سچائی کا انعام بھلائی اور بھتری ہوتا ہے۔
- ۳۔ سفر سے واپسی پر سب سے پہلے مسجد میں درکعت نماز ادا کرنا مستحب ہے۔
- ۴۔ سفر سے لوٹ کر واپس آنے والے کے لئے بوقت ضرورت متوجہ ہے کہ کسی محلی جگہ پر یا مسجد میں لوگوں سے ملاقات کرے۔
- ۵۔ انسان کی ظاہری حالات کی بنیاد پر احکام شریعت نافذ ہوتے ہیں اور باطنی کیفیات کا حال اللہ کے پروردگار یا جاتا ہے۔
- ۶۔ اہل بدعت اور اعلانیہ طور پر گناہوں کا ارتکاب کرنے والوں سے قطع تعلق کرنا اور ان سے سلام و کلام بند کرنا جائز ہے، تاکہ دوسروں کے لئے باعث عبرت ہو۔
- ۷۔ کسی گناہ کے ارتکاب کے بعد بطور حسرت و نذامت روٹا مستحب بلکہ ضروری ہے۔
- ۸۔ مصلحت کسی ایسے کاغذ یا مکتب کا جلا رینا جائز ہے جس میں اللہ تعالیٰ کا نام ہو، جیسا کہ حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے کیا تھا۔
- ۹۔ طلاق کنایہ، بھی یہ یوں سے یہ کہنا کہ اپنے میکے چلی جاؤ بغیر نیت واقع نہیں ہوتی۔
- ۱۰۔ عورت اپنے شوہر کی خدمت کر سکتی ہے، لیکن یہ اس کے زمہ واجب یا لازم نہیں ہے۔
- ۱۱۔ کسی نعمت کے حصول کے وقت سجدہ شکر ادا کرنا مستحب ہے، اسی طرح کسی مصیبت کے ملنے پر سجدہ

ہٹکر ادا کرنا اور صدقہ و خیرات کرنا بھی مستحب ہے۔

۱۲۔ کسی کو خوشخبری اور مبارکباد پیش کرنا، اور اس کے نوینے والے کو بطور انعام کپڑا یا کچھ اور رضا مستحب ہے۔

۱۳۔ کسی معزز و حکم شخص کی سکریم میں کھڑے ہو کر استقبال کرنا مستحب ہے، اور اس سے کسی کو سرت و خوشی ہو تو یہ بھی درست ہے، جیسا کہ حضرت کعب کو حضرت ملکہ کھڑے ہونے سے ہوئی تھی۔

یہ عمل اس حدیث کے خلاف نہیں کہ ”جو لوگوں کے کھڑے ہونے سے خوش ہو، وہ اپنا ٹھکانہ جنم میں نہ لے“ کیونکہ یہ دعید مشکرین اور ان لوگوں کے لئے ہے جو کھڑے نہ ہونے پر غصہ ہوتے ہیں۔ چنانچہ مروی ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم حضرت فاطمہ کو دیکھ کر مارے خوشی کے کھڑے ہو جاتے تھے اور حضرت فاطمہ آپ کو دیکھ کر احتراما کھڑی ہو جایا کرتی تھیں۔

نبی حکم ہر اس قیام کا ہے جس سے اللہ تعالیٰ کی محبت اور کسی اسلامی بھائی سے اللہ تعالیٰ کی نعمت پر خوشی حاصل ہو۔ اور اعمال کا دار و دار نیقول پر ہوتا ہے۔ واللہ اعلم۔

۱۴۔ انسان اپنی خوبیوں کی تعریف کر سکتا ہے، بشرطیکہ فخر و غور کے لئے نہ ہو۔

۱۵۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد مبارک میں فوج کے لئے کوئی دیوان ”وفتر جزر“ نہ تھا یہ طریقہ سب سے پہلے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جاری فرمایا۔

۱۶۔ عقبہ کی حیثیت سارے واقعات سے زیادہ افضل اور اہم ہے۔

۱۷۔ جب کسی شخص کو اگر عبادت اور تقرب الی اللہ کا موقع نصیب ہو تو اسے پورے شوق و ذوق و احتیاط سے فائدہ حاصل کرنے کی کوشش کرنا چاہئے، کیونکہ عزم و ارادہ جلد کمزور پڑ جاتے ہیں اور اس میں استقامت کم ہی میسر ہوتی ہے۔ اگر کسی کو نیکی کا موقع ملے اور وہ اس سے فائدہ نہ اٹھائے تو بطور سزا کے اللہ تعالیٰ اس کے قلب و ارادہ کے درمیان حائل ہو جاتا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری ہے کہ :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَسْتَعِجِبُو لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يَحِبِّي كُمْ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحْوُلُ بَيْنَ الْمَرْءَ وَقَلْبِهِ﴾ [الأنفال: ۲۴]

اے ایمان والو! اللہ اور رسول کی اطاعت کرو، جب وہ تم کو تمہاری زندگی کے لئے پکارتے ہیں

اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ آدمی اور اس کے دل کے درمیان حائل ہو جاتا ہے۔

اور فرمایا :

﴿وَنَقْلِبُ أَفْيَادَهُمْ﴾ [الأنعام: ١١٠]

ہم ان کے دلوں کو پلٹ دیتے ہیں۔

اس کی وضاحت ایک دوسری آیت میں فرمائی ہے :

﴿فَلَمَّا زَانُوكُمْ أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ﴾ [الصف: ٥]

پھر جب وہ ثیر ہے ہوتے گئے تو اللہ نے ان کے دلوں کو ٹیکھا کر دیا۔

مزید فرمایا :

﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلَّ فَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنَاهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّقُونَ﴾

[التوبہ: ١١٥]

اور اللہ کی یہ شان نہیں کہ کسی قوم کو ہدایت کے بعد گراہ کر دے جب تک ان کو ان امور سے اطلاع نہ دے جن سے ان کو بچتا ہو۔

اس طرح کا مضمون قرآن میں متعدد جگہ آیا ہے۔

۱۸- رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ سفر سے پیچھے وہی لوگ رہ جاتے تھے جو منافق ہوتے یا معذور اور کسی کام پر مامور ہوتے تھے۔

۱۹- امام المسلمين کو چاہئے کہ وہ ایسے لوگوں کو آزاد ہرگز نہ رہنے دے جو اس سے (غزوہ) میں پیچھے رہ جائیں، بلکہ ان سے باز پرس اور محاسبہ کرے تاکہ وہ اطاعت کریں، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت کعب کے متعلق پوچھا تھا ”کعب کا کیا حال ہے“ ان کے متعلق سوال ان کی اصلاح کی غرض سے تھا اور دوسرے منافقین کا ذکر ناقابل التفات سمجھ کر جھوڑ دیا تھا۔

۲۰- اللہ اور رسول کی خاطر گمان غالب اور صوابید کی بنیاد پر کسی پر طعن و تنقید کیا جا سکتا ہے، محدثین نے اسی کی بنیاد پر راویوں کے متعلق جرج و تعلیل کی ہے، اور علماء اہل سنت نے اہل بدعت پر تنقید و تردید کی ہے۔

۲۱- مذکورہ بالا اصول کی بنیاد پر تنقید کرنے والے کی تردید بھی جائز ہے، جبکہ تردید کرنے والے کو یقین ہو کہ تنقید کرنے والا غلطی پر ہے، جیسا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں تنقید کرنے والے کی تردید کی اور آپ نے اس پر خاموشی اختیار فرمائی اور کوئی نکیر نہیں کی۔

۲۲- سفر سے واپس آنے کے لئے منسون ہے کہ شر میں باوضو داخل ہو اور اپنے گھر جانے سے قبل وہ

رکعت مسجد میں نماز ادا کرے۔

۲۳۔ امام و حاکم کو چاہئے کہ وہ ایسے شخص کے سلام کا جواب تاویل باندہ دے جو اسلام میں کوئی بدعت ابجاد کرے تاکہ دوسروں کو بھی زجر و توبخ ہو۔

۲۴۔ امام و حاکم اپنے ساتھیوں و عزیزوں سے محسوسہ کر سکتا ہے، چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تمیں صحابہ سے موافقہ کیا اور ان کے علاوہ اور کسی سے ایسا معاملہ نہیں فرمایا۔ احباب کے عتاب اور اس سے لطف اندوزی کے واقعات بہت ہیں پھر اس عتاب و موافقہ کے لطف اندوزی و کیف و سرور کا کیا پوچھنا جو کہ جبیب اللہ اور محبوب کائنات کی طرف سے ہو، جو کہ سراسر سبق آموز اور فائدہ مند ہو۔  
تینوں صحابہ کو مختلف قسم کی سرتیں حاصل ہوتا رضاء اللہ کی سرت، شرف قبولیت کی لذت اور انعام و اکرام کی خلتوں سے جس طرح نوازا گیا، اس کا حال اللہ ہی کو معلوم ہے۔

۲۵۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت کعب اور ان کے دونوں ساتھیوں کو ان کی سچائی کی وجہ سے توفیق دی اور انہیں جبوٹے اور نا حق عذر سے بچالیا کہ ان سے تھوڑی دری کے لئے دنیا تو سدر جرأتی ہے لیکن عاقبت ہمیشہ کے لئے خراب ہو جاتی ہے۔ چے لوگ دنیا میں کچھ تکلیف تو ضرور اٹھاتے ہیں لیکن آخرت سنور جاتی ہے۔ دنیا و آخرت کا معاملہ اسی پر قائم ہے۔ ابتداء کار کی تلخی انتہاء میں حلادت پیدا کرتی ہے اور ابتداء کی حلادت سے انجمام تلخ ہوتا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چونکہ ان تمام لوگوں میں سے جو غزوہ تجوہ میں پیچھے رہ گئے تھے صرف ان تینوں ہی سے ممانعت کلام کا فرمان صادر کیا تھا، اس لئے یہ ان کے صدق و صفا اور باقی لوگوں کے جھوٹ کی دلیل و علامت ہے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صادقین سے ان کی غلطی کے باعث تاویل کے لئے وقتی علیحدگی اختیار فرمائی اور جو منافقین تھے، ان کے حق میں یہ علاج کارگر نہیں ہو سکتا تھا۔

اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے گناہوں کی سزا پر ایسا ہی کرتا ہے، چنانچہ بندہ مومن جس سے وہ محبت رکھتا ہے، ادنیٰ و معمولی سی غلطی اور لغزش پر گرفت کرتا ہے تاکہ وہ مسلسل ہوشیار اور چوکنار ہے اور اگر کوئی بندہ اس کی نگاہوں سے گرفتار ہو جاتا ہے تو پھر اسے گناہوں پر آزاد چھوڑ دیتا ہے اور جیسے جیسے وہ گناہ کرتا ہے، اس پر انعامات میں اضافہ کرتا ہے۔

۲۶۔ حضرت کعب نے فرمایا تھا کہ ”میں ابو قاتدہ کے باغ کی دیوار پہنڈ کر اندر گیا تھا“ اس سے یہ ثابت

ہوتا ہے کہ آدمی اپنے ساتھی اور پراؤں کے گھر بغیر واجازت اندر داخل ہو سکتا ہے بشرطیکہ اس کی رضامندی کا علم ہو۔ جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم ان تینوں صحابیوں کو اپنی یوں سے علیحدگی کا حکم فرمایا تو ایک طرح سے کامیابی کی خوشخبری تھی۔ اس بہانے ان سے گفتگو کی گئی اور وقتی علیحدگی کا حکم دیا۔

۲۷۔ حضرت کعب بن مالک کے یہ الفاظ ”اپنے گھروں والوں کے پاس چل جاؤ“ اس بات کی دلیل ہیں کہ ان جیسے کنایتی الفاظ سے اس وقت تک طلاق واقع نہیں ہوتی جب تک نیت نہ کی جائے۔

۲۸۔ بشارت دینے والے کی بشارت پر حضرت کعب رضی اللہ علیہ کا سجدہ کرنا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ ان صحابہ کی عادت جیلے تھی اور یہ سجدہ شرکے دور ہونے اور نعمت کے حصول پر بطور سجدہ شرکے مستحب تھا۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب حضرت جبریل نے یہ خوشخبری سنائی کہ جو شخص آپ پر ایک مرتبہ درود بیجیے گا۔ اس پر اللہ تعالیٰ دس مرتبہ رحمت نازل فرمائے گا تو آپ نے سجدہ شرک ادا کیا تھا۔ اسی طرح امت کے حق میں شفاعت کی قبولیت پر بھی آپ نے شرکانہ کا سجدہ کیا تھا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے بھی سجدہ شرک ادا کیا جب انہیں میلہ کذاب کے قتل ہونے کی خبر ملی، اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو جب معلوم ہوا ذرا شدید خوارج کے ساتھ جنگ میں مقتولین میں سے ملا ہے تو انہوں نے بھی سجدہ شرک ادا کیا۔

۲۹۔ حضرت کعب بن مالک کو خوشخبری دینے والے کا گھوڑے پر سوار ہو کر جلدی پہنچتا اور دوسرے کا پہاڑی پر جلدی سے چڑھ کر توبہ کی قبولیت کا اعلان مرت نہیں کرتا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ اس وقت مسلمانوں میں اخوت و محبت اور باہمی خیر خواہی بد رجہ اتم موجود تھی اور ایک دوسرے کی مرسوں میں بھرپور شرکت کرتے تھے اور حقیقی خوشی محسوس کرتے تھے۔

۳۰۔ حضرت کعب بن مالک کا خوشخبری دینے والے کو عطیہ دینا اس بات کی دلیل ہے کہ بشارت دینے والوں کو عطیہ دینا اخلاق کریمانہ کی علامت ہے نیز اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ مبشر کو تمام کپڑے دے دینا جائز ہے اور کسی دینی یا دینوی نعمت کے حصول پر مبارکباد دینا مستحب ہے۔ اس کے استقبال میں اٹھنا اور مصافحہ کرنا بھی سنت ہے۔ مبارکباد دینے والے کو یہ الفاظ کہنا چاہتے۔ اللہ کا عطیہ مبارک ہو، اللہ کا احسان مبارک ہو۔ اس میں نعمت کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اور ساتھ ہی یہ دعا بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ اسے مبارک بنائے۔

۳۱۔ انسان کا سب سے بہترین دن وہ ہے جس میں اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول کرے۔ توبہ کی قبولیت پر نبی

کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس خوشی اور اطمینان کا انعام فرمایا اس سے امت پر آپ کے کمال شفقت کا اندازہ ہوتا ہے۔

۳۲۔ توبہ کی قبولیت پر بطور شکر حسب استطاعت صدقہ کرنا مستحب ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ”کچھ مال اپنے لئے روک لو یہ تمہارے لئے بہتر ہو گا“ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ جو کوئی اپنے تمام مال کے صدقہ کر دینے کی نذر مان لے، اس پر تمام مال خرچ کرنا واجب نہیں، بلکہ اس کے لئے کچھ حصہ رکھ لیتا جائز ہے۔ اسی طرح اس سے چائی کی غلظت اور اس پر دونوں جہاں کی سعادت کے دار و مدار کا پتہ چلتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو صرف دو قسموں میں تقسیم کر دیا ہے۔ ایک سعداء، یعنی مومن اور سچے لوگ، اور دوسرے اشقياء یعنی جھوٹے لوگ اور یہ تقسیم ہر طرح جامع و مانع ہے۔

۳۳۔ آیت کریمہ ﴿لَقَدْ ثَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَمَّةِ حِيرَتٍ وَالْأَنْصَارِ﴾ سے بندہ توبہ کے مرتبہ کو سمجھ سکتا ہے اور یہ توبہ بندہ مومن کا متباہے کمال ہے، اور اللہ تعالیٰ یہ اعلیٰ درجہ غزوہات میں قربانیوں کے بعد عطا فرماتا ہے، جب مسلمان اپنی جان و مال اور وطن کو اللہ تعالیٰ کی رضاکی خاطر خیریا و کمر دیتا ہے۔ اس کے پیچھے ان کا عظیم مقصد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی خطاؤں کو معاف فرمائے اور ان کی توبہ و اثابت کو قبول فرمائے۔ اسی لئے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت کعب بن مالک رضی اللہ عنہ کے توبہ کی قبولیت والے دن کے متعلق یہ ارشاد فرمایا ہے کہ ”آج کا دن تمہارے لئے سب سے زیادہ خوشی کا دن ہے، جب سے تم پیدا ہوئے“۔ اس حقیقت کو صحیح طور پر وہی آدمی سمجھ سکتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات، بندوں پر اس کے حقوق، عبودیت کے استحقاق اور خود اپنی ذات اور اپنے حالات کو سمجھے اور یہ محسوس کرے کہ اس کی بندگی اللہ تعالیٰ کے حقوق کے مقابلہ میں قطروں کی حیثیت رکھتی ہے جو سمندر بے بیکار میں ڈالا جائے، بشرطیکہ ریاء اور دیگر آفتوں سے پاک و صاف ہو۔

پاک ہے وہ ذات جس کے عفو و درگذر کے علاوہ بندوں کو کوئی سما را نہیں۔ اس نے ابتداء میں ان کو توفیق دی اور توبہ قبول فرمائی اور جب انہوں نے توبہ کی تو دوبارہ قبولیت توبہ کی خبر دی۔ اس ذات نے انہیں توفیق بخشی اور پھر توبہ قبول کر کے ان پر فضل فرمایا۔

اسی لئے تمام خیر اور ہر طرح کی بھلائیاں اس کی جانب سے ہیں اس کی توفیق سے ہیں اور اسی کے لئے ہیں۔ اس کے قبضہ قدرت میں ہیں، جس پر چاہتا ہے فضل و کرم فرماتا ہے، اور جسے چاہتا ہے حکمت و عدل کے باعث محروم کرتا ہے۔

## فصل (۸۳)

### غزوہ تبوک سے واپسی پر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی امارت میں حج

غزوہ تبوک سے واپسی کے بعد سنہ ۹ ہجری میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تین سو مسلمانوں کے ساتھ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو امیر پناہ کرچیتے۔ بیت اللہ کے لئے روانہ فرمایا، اور آپ نے بیس اونٹ قربانی کے لئے بھیجے اور اپنے دست مبارک سے ان کو فلادے پہنانے اور علماتیں ڈالیں۔ یہ اونٹ حضرت ناجیہ بن جذب اسلمی کے زیر گمراہی تھے، جس میں سے پانچ عدد حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہمراہ تھے۔

ابن اسحاق کا قول ہے کہ : حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ابھی راستہ میں تھے کہ مشرکین اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان معابدہ ختم کرنے کے لئے سورہ براءۃ نازل ہوئی، چنانچہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اونٹی پر سوار ہو کر نگلے اور قافلہ حج سے جاتے۔

جب حضرت ابو بکر نے حضرت علی کو دیکھا تو دریافت فرمایا : امیر بن کر آئے ہو یا مامور؟ انہوں نے جواب دیا، امیر نہیں بلکہ مامور بن کر آیا ہوں اور مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس لئے بھیجا ہے کہ میں اہل کم کے سامنے سورہ براءۃ پڑھ کر ان کے ساتھ سارے معابدوں کے خاتمه کا اعلان کر دوں۔ چنانچہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو حج کرانا شروع کر دیا اور جب دسویں ذی الحجه کا دن آیا تو حضرت علی کھڑے ہوئے اور جرہ اولی کے پاس ان ساری باتوں کا اعلان کر دیا، جس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں کہنے کا حکم دیا تھا۔ اس روایت کو حمیدی نے زید بن نفیع کے واسطے سے اپنی مندی میں نقل کیا ہے کہ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ حج کے موقع پر آپ کو کیا پیغام دے کر بھیجا گیا تھا؟ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جواب دیا، میں جو پیغام لے کر گیا تھا، وہ چار باتوں پر مشتمل تھا :-

۱- برہمنہ ہو کر کوئی طواف کعبہ نہ کرے۔

۲۔ جنت میں صرف مومن ہی داخل ہوں گے۔

۳۔ اس سال کے بعد مسجد حرام میں مسلمان اور کافر جمع نہ ہوں گے۔

۴۔ جس کا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی معاهدہ ہے وہ اس مدت تک باقی رہے گا۔  
 ابن اسحاق کا بیان ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم غزوہ تبوک سے فارغ ہوئے اور کم دفعہ ہو گیا اور قبیلہ تمیت کے لوگ مسلمان ہو گئے تو مختلف اطراف سے آپ کے پاس وفد عرب آنا شروع ہو گئے تاکہ مشرف بالسلام ہوں اور امان حاصل کریں؛ جو مندرجہ ذیل ہیں۔

وفد بنی تمیم، وفد طنی، وفد بنی عامر، وفد عبد قیس، وفد بنی ضئیفہ، وفد کنده، وفد اشترین، وفد آزد، وفد اہل نجران، وفد ہمدان، وفد نصاری نجران۔ اور ان کے علاوہ دو سرے وفد بھی حاضر ہوئے تھے۔

فصل (۸۲)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ جسمانی علاج میں

ہم نے گذشتہ صفحات میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ اور سنت حنفہ کے مختلف گوشوں پر روشنی ڈالی ہے، اب ہم طب نبوی کے متعلق کچھ چیزوں کا ذکر کرتے ہیں کہ آپ نے کیا کہا اور کیا طریقے اختیار فرمائے ہیں، اور کس مرض کا کیا علاج تجویز فرمایا ہے، ہم اس میں اس حکمت کا تذکرہ کریں گے کہ جس تک پہنچنے میں الٹباء عاجز ہو چکے ہیں کیونکہ الٹباء کے مقابلہ میں طب نبوی مجررات پر مشتمل ہے۔

چنانچہ ہم اللہ تعالیٰ سے استغاثت کرتے ہوئے یہاں صرف ان مفردات و مرکبات روحانی اور قدرتی دو اور کے ذریعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ علاج کا ذکر کریں گے جو کہ آپ سے مروی اور ثابت ہے۔

### نظرید کا علاج :

صحیح مسلم میں حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ انہوں نے بتایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”نظر حق ہے، اگر کوئی چیز تقاضاء و قدر سے بھی بڑھ جاتی تو وہ نظر ہی ہو سکتی تھی“۔ نیز صحیح مسلم میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ : ”نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے نظرید، بخار، اور پھوڑے پھنسی کے امراض میں جھاڑ پھونک کی اجازت دی ہے۔“

امام مالک نے حضرت ابن شاب سے، انہوں نے ابو امامہ بن سل سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے بتایا کہ عامر بن ربیعہ نے حضرت سل بن عینیف کو غسل کرتے دیکھا تو کہا کہ بندہ میں نے آج تک ایسا بانکا شخص نہیں دیکھا اور نہ ایسی خوبصورت جلد دیکھی۔ راوی کہتے ہیں کہ اس پر حضرت سل کو نظر لگ گئی اور وہ زمین پر گر گئے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم یہ سن کر حضرت عامر کے پاس آئے اور فرمایا کہ تم میں سے کوئی اپنے بھائی کو کیوں قتل کرتا ہے۔ تم نے برکت کی دعا کیوں نہیں کی۔ اب ان کے لئے غسل

کرو۔ یہ سن کر عامر نے اپنا چہرہ دنوں ہاتھ، دنوں کہنیاں دنوں گھٹئے، پیوں کی انگلیاں اور مستورہ جسم ایک برتن میں دھوئے پھر اسے سل پر بھایا تو وہ اچھے ہو کر لوگوں کے ساتھ چلے گئے۔

عبدالرازاق نے صدر سے انہوں نے طاؤس سے انہوں نے اپنے والد سے مرفوع ارادت کیا ہے کہ ”نظر کالگنا برحق ہے اور جب تم میں سے کسی سے غسل کرنا طلب کیا جائے تو اسے غسل کر لینا چاہئے۔“ اس حدیث کا موصول ہوتا صحیح ہے۔ امام ترمذی فرماتے ہیں کہ نظر لگنے والے کو حکم دیا جائے گا کہ ایک برتن میں وہ اپنا ہاتھ ڈالے، پھر اس میں کلی کرے، چہرہ دھوئے، پھر دیاں ہاتھ دھوئے، پھر اپنے دائیں گھٹئے پر پانی ڈالے، پھر دیاں ہاتھ برتن میں ڈالے اور باہمیں گھٹئے پر سے پانی انڈیلے، پھر جسم کا باقی حصہ دھوئے اور برتن زمین پر نہ رکھا جائے۔ اب یہ پانی یکبارگی نظر لگنے والے کے اوپر پیچھے سے ڈال دیا جائے۔

نظرید کی دو قسمیں ہوتی ہے : ایک انسانی، دوسرا جناتی۔ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ : ”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے گھر میں ایک باندی دیکھی، جس کے چہرہ پر پھوڑے پھنسیاں تھیں۔ آپ نے فرمایا کہ اس کی جھاڑ پھونک کراؤ کیونکہ اسے نظر لگ گئی ہے“ امام بغوی فرماتے ہیں کہ حدیث میں ”سعف“ سے مراد جناتی نظر ہے، اور جناتی نظر اس قدر تیر ہوتی ہے کہ نیزوں کی نوک سے بھی زیادہ تیر۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جنوں اور انسانوں کی نظرید سے پناہ مانگتے تھے، ایک گروہ نے عقل و فہم کی کمی کے باعث نظرید کا انکار کیا ہے۔ حالانکہ مختلف مذاہب کے عقلاں اور فلاسفہ نہ تو نظرید کا انکار کرتے ہیں اور نہ اسے محض ادہام و خرافات سمجھتے ہیں۔ ہاں اس کے اسباب اور تاثیرات کے سلسلہ میں خیالات مختلف ہیں۔

بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے انسانی جسموں اور روحوں میں مختلف قوتوں اور طبیعتوں کو پیدا فرمایا ہے، اور ان میں سے ہر ایک کی الگ الگ خصوصیات و کیفیات رکھی ہیں۔ اس لئے کوئی بھی عقینہ اور صاحب بصیرت جسموں میں ان روحوں کی تاثیر کا انکار نہیں کر سکتا، کیونکہ یہ چیز محسوس اور مشاہدہ کی جاسکتی ہے۔

آنکھ کی خود کوئی تاثیر نہیں بلکہ تاثیر روح کی ہوتی ہے اور رو میں اپنی طبیعت، کیفیت، قوت، خاصیت میں مختلف تاثیروں کی ہوتی ہیں، اور آنکھ سے چونکہ روح کا ایک خاص قسم کا تعلق زیادہ ہوتا

ہے، اس لئے اس فعل کو اس کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے۔

چنانچہ حاسد کی روح محسود پر ہیں طور پر ضرر رسان اثر کرتی ہے۔ اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم فرمایا کہ اس کے شر سے پناہ مانگیں۔ محسود کے ضرر پہنچنے کے سلسلہ میں حاسد کی نگاہوں کی تاثیر کا انکار و بھی لوگ کرتے ہیں جو انسانیت کی حقیقت اور اس کی صفات و تاثیرات کی معرفت سے بالکل کوڑے اور ناواقف ہوتے ہیں۔ محسوسات میں سانپ کے ذریعہ اس کی مثال دی جاسکتی ہے، کیونکہ اس کے اندر زہر چھپا رہتا ہے۔ جب اپنے دشمنوں کو دیکھتا ہے تو اس کے اندر ایک غصیٰ قوت بیدار ہوتی ہے اور نفس پر ایک خبیث اور موزیٰ کیفیت طاری ہو جاتی ہے اور اس میں بعض کیفیات اتنی شدید اور قوی ہوتی ہیں کہ حمل کو گردستین ہیں، اور بعض سے آنکھ کی بینائی زائل ہو جاتی ہے۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض زہر لیے چھوٹے سانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو ڈھونڈتے ہیں اور استقطاب حمل کر دیتے ہیں۔

اس طرح تاثیر اتصال بدن پر موقف نہیں، جیسا کہ بعض کم علم اور طبیعت و شریعت سے ناواقف لوگوں کا خیال ہے، بلکہ یہ تاثیر کبھی اتصال بدن سے ہوتی ہے اور کبھی سامنا ہونے سے، کبھی محض دیکھ لینے سے اور کبھی صرف روحانی توجہ سے اور کبھی دعاوں اور تعویذ گندوں سے اور کبھی محض وہم و تخيّل سے بھی اثر ہو جاتا ہے۔

اسی طرح نظریہ لگانے والے شخص کی نگاہوں کی وجہ سے صرف نظریہ لگنا موقف نہیں، بلکہ با اوقات ناپینا شخص کے سامنے کسی چیز کی تعریف و توصیف کی جائے تو وہ اسے دیکھے بغیر متاثر کر دیتا ہے۔ اور بہت سے لوگ کسی چیز کا خاکہ سن کر ہی اثر انداز ہو جاتے ہیں۔ اس طرح ہر نظر لگانے والا حاسد ہوتا ہے، اور ہر حاسد نظر لگانے والا نہیں ہوتا، اور چونکہ حسد عام ہے اس لئے نظر کے مقابلہ میں اس سے پناہ مانگنے کا حکم زیادہ عام ہے۔ یہ تاثیر اصل میں تیر ہوتے ہیں جو حاسد اور نظر لگانے والے کے مزاج و طبیعت سے نکلتے اور خارج ہوتے ہیں اور محسود کی طرف جاتے ہیں۔ کبھی تو یہ تیر نشانے پر لگ جاتے ہیں اور کبھی خطا ہو جاتے ہیں۔ اگر انسان کا جسم انہیں کسی بچاؤ کے بغیر کھلامل جاتا ہے تو یہ اس میں اثر انداز ہوتے ہیں۔ اگر محتاط و مسلم ہوتا ہے تو اثر نہیں کر پاتے۔ یہ تیر کبھی کبھی خود اس شخص کی طرف واپس لوٹ آتے ہیں، جماں سے چلے تھے، جیسا کہ ہم تیر اندازی میں محسوس و مشاہدہ کرتے ہیں۔

کبھی کبھی انسان کو خود اپنی نظر لگ جاتی ہے، اور کبھی وہ بغیر ارادہ بھی نظر لگا رہتا ہے، اس میں صرف

طبع و مزاج کا داخل ہوتا ہے اور یہ سب سے بدتر صورت ہے۔

### نظریہ کاعلان :

سنن ابو داؤد میں حضرت سل بن حیف سے مروی ہے کہ ہم ایک سیالی علاقے سے گزرے، میں نے اس میں داخل ہو کر غسل کیا، لیکن باہر آتے آتے مجھے بخار آگیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی خبر دی گئی۔ آپ نے فرمایا : ابوثابت سے کوکہ وہ اعوذ بالله پر چھیں۔ راوی کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا، ایسے میرے آقا! کیا دم کرانا اچھی بات ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جھاڑ پھونک صرف نظر، بخار اور ڈنک لگنے میں ہوتا ہے۔

تعوذ اور دم کی صورت یہ ہے کہ آدمی معذتین اوسورہ فاتحہ، آیت الکرسی اور پناہ مانگنے والی دعائیں پڑھے جس میں سے بعض یہ ہیں :

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ، وَهَامَةٍ، وَمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَّةٍ»  
میں اللہ تعالیٰ کے کلمات تامہ کے ساتھ پناہ مانگتا ہوں، ہر شیطان اور ذہریلے ہلاک کرنے والے جانور سے اور ہر نظر لگانے والی آنکھ سے۔

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ الَّتِي لَا يُجَاوِزُهُنَّ بَرٌّ وَلَا فَاجِرٌ مِنْ شَرٌّ مَا خَلَقَ»  
اللہ کے پورے کلموں کے ذریعہ جن کو کوئی نیک و بد تجاوز نہیں کر سکتا جنکوں کے شر سے پناہ مانگتا ہوں۔

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرٌّ مَا خَلَقَ وَذَرَأً وَبَرَأً وَمِنْ شَرٌّ مَا يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ، وَمِنْ شَرٌّ مَا يَعْرُجُ فِيهَا، وَمِنْ شَرٌّ مَا ذَرَأً فِي الْأَرْضِ وَمِنْ شَرٌّ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا، وَمِنْ شَرٌّ فِتْنَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمِنْ شَرٌّ طَوَارِيقِ اللَّيْلِ إِلَّا طَارِقًا يَطْرُقُ بِخَيْرٍ يَارَ حَمْنُ»

اللہ کے پورے کلموں کے ذریعہ پناہ مانگتا ہوں، اس چیز کے شر سے جسے اس نے پیدا کیا اور پھیلایا اور ان چیزوں کی برائی سے جو آسمان سے اترتی ہے اور چھٹتی ہے اور اس سے بھی جس کو زمین میں پھیلایا اور جو زمین سے نکلتی ہے، اور رات و دن کے فتوں سے اور رات کے ہر آنے والے کی برائی سے مگر وہ نہیں جو بھلائی کے ساتھ آئے، اے بڑی مریاں والے۔

«أَعُوذُ بِكَلْمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ مِنْ غَضَبِهِ وَعَقَابِهِ وَشَرِّ عِبَادِهِ وَمِنْ هَمَزَاتِ  
الشَّيَاطِينِ وَأَنْ يَخْضُرُونَ»

میں اللہ کے کلمات تامہ کے ذریعہ پناہ مانگتا ہوں، اس کے غصب، اس کے عذاب سے اور اس  
کے بندوں کے شر سے اور شیطانوں کے دسوے سے اور ان کے میرے پاس حاضر ہونے سے۔  
«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِوَجْهِكَ الْكَرِيمِ، وَكَلِمَاتِكَ التَّامَةِ مِنْ شَرِّ مَا أَنْتَ آخِذُ  
بِنَاصِيَّتِهِ، اللَّهُمَّ أَنْتَ تَكْشِفُ الْمَأْمَمَ وَالْمَغْرَمَ، اللَّهُمَّ لَا يُهْزِمُ جُنْدَكَ  
وَلَا يُخْلِفُ وَعْدَكَ سُبْحَانَكَ وَبِحَمْدِكَ»

اے اللہ میں تیرے باعزت چرے اور تیرے پورے کلموں کے ذریعہ ان چیزوں کے شر سے پناہ  
مانگتا ہوں، جن کی پیشائی تو پکڑے ہوئے ہے، اے اللہ! تو ہی قرض اور خطاؤں کو دور کرتا ہے۔  
تیرا لکھر ٹکست نہیں کھا سکتا، تیرا وعدہ غلط نہیں ہو سکتا، تو پاک ہے، ہم تیری ہی حمد کرتے  
ہیں۔

«أَعُوذُ بِوَجْهِ اللهِ الْعَظِيمِ الَّذِي لَا شَيْءَ أَعْظَمُ مِنْهُ وَبِكَلْمَاتِهِ التَّامَاتِ الَّتِي  
لَا يُجَاوِزُهُنَّ بَرٌّ وَلَا فَاجِرٌ وَأَسْمَاءِ اللهِ الْحُسْنَى، مَا عَلِمْتُ مِنْهَا وَمَا لَمْ  
أَعْلَمْ مِنْ شَرَّ مَا حَلَّ وَذَرَأً وَبَرَأً، وَمِنْ شَرِّ كُلِّ ذِي شَرٍّ لَا أَطِيقُ شَرَّهُ، وَمِنْ  
شَرِّ كُلِّ ذِي شَرٍّ أَنْتَ آخِذُ بِنَاصِيَّتِهِ، إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ»

میں خداۓ برتر کی ذات پاک کے ذریعہ پناہ چاہتا ہوں، جس سے برا کوئی نہیں۔ اور ان پورے  
کلموں کے ذریعہ جن سے کوئی نیک و بد تجاوز نہیں کر سکتا، اور اللہ کے اسماء حسنی کے ذریعہ  
جن کو میں جانتا ہوں اور جنہیں نہیں جانتا، ان چیزوں کے شر سے جنہیں اس نے پیدا کیا اور  
پھیلایا اور ہر شر و الی چیز کے شر سے جس کی مجھے طاقت نہیں، اور جس کی پیشائی تیری گرفت  
میں ہے۔ پیشک میرا رب سید می راہ پر ہے۔

«تَحَصَّنْتُ بِاللهِ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِلَهِي وَإِلَهُ كُلِّ شَيْءٍ، وَأَعْتَصَمْتُ بِرَبِّي  
وَرَبِّ كُلِّ شَيْءٍ وَتَوَكَّلْتُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ، وَأَسْتَدْفَعُ الشَّرَّ  
بِلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ، حَسْبِيَ اللَّهُ، وَنَعْمَ الْوَكِيلُ، حَسْبِيَ الرَّبُّ مِنْ

الْعِبَادِ، حَسَنِيَ الْخَالِقُ مِنَ الْمَخْلُوقِ، حَسَنِيَ الرَّازِقُ مِنَ الْمَرْزُوقِ،  
حَسَنِيَ الَّذِي هُوَ حَسَنِي، حَسَنِيَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلْكُونُتُ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيزُ  
وَلَا يُبَارِ عَلَيْهِ، حَسَنِيَ اللَّهُ وَكَفَى، سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ دَعَا، لَيْسَ وَرَاءَ اللَّهِ  
مَرْمَى، حَسَنِيَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ»

میں اس اللہ کی حفاظت میں داخل ہوا، جس کے سوا کوئی معبد نہیں۔ وہی میرا اور ہرجیز کا معبد  
ہے میں نے اپنے اور ہرجیز کے پور دگار کی حفاظت اختیار کی اور اس ذات پر بھروسہ کیا جو زندہ  
ہے، مرنیں سکتا۔ اور لاحول کے ذریعے شر کو درفع کیا، مجھے اللہ کافی ہے اور اچھا کار ساز ہے،  
بندوں سے رب کافی ہے، خلائق سے خالق کافی ہے، مرزوق سے رازق کافی ہے۔ مجھے وہی ذات  
کافی ہے جو کافی ہے، وہ اللہ کافی ہے جس کی قبضہ میں ہرجیز کی حکومت ہے، وہ پناہ دیتا ہے اور  
اس کے خلاف کوئی پناہ نہیں دے سکتا اور اللہ کافی ہے اور بس دعا کرنے والے کی دعا سنتا ہے۔  
اللہ کے سوا کوئی مقصد نہیں۔ مجھے اللہ کافی ہے، اس کے علاوہ کوئی معبد نہیں، اس پر میرا  
بھروسہ ہے اور وہی عرش عظیم کا مالک ہے۔

جس نے بھی ان دعاوں اور تعویذات کا تجربہ کیا، وہ سمجھ لے گا کہ یہ کس قدر فوائد و نفع سے بھری  
ہیں، اور ان کی کس قدر اہمیت ہے۔ ان سے نظرید سے بچاؤ ہو سکتا ہے، اور کہنے والی قوت ایمانی کے  
مطابق ان سے دفاع ہو سکتا ہے، اور اس کی قوت توکل و ثبات تقب کے مطابق تحفظ ہو سکتا ہے کیونکہ  
یہ ایک ہتھیار ہے اور ہتھیار چلانے والے کے فائدہ کے لئے ہی ہوتا ہے جو اس کی قوت و طاقت پر  
موقف ہے۔

**خود اپنی نظر لگنے کا علاج :**

جب نظر لگانے والے کو خود اپنی نظر لگ جانے کا اندیشہ ہو تو اسے یہ دعا پڑھ کر اس سے محفوظ ہونا

**چاہئے :**

«اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَيْهِ»

اے اللہ اس پر برکت فرم۔

جیسے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے عامر بن ربيعہ سے فرمایا جب کہ سل بن حنیف نے انہیں نظر

لگائی : کیا تم نے دعائے برکت نہیں کی، یعنی اللہُمَّ بارِكْ عَلَيْهِ نہیں پڑھا۔ نیز مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ پڑھنے سے نظر در ہو جاتی ہے۔

ہشام بن عروہ اپنے والد بزرگوار سے روایت کرتے ہیں کہ جب وہ کوئی تعجب خیز چیز دیکھتے یا کسی باغ میں داخل ہوتے تو «مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ» پڑھا کرتے تھے۔ اسی قبل سے حضرت جبریل علیہ السلام کا دم دہ دعاء ہے جو انہوں نے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم پر کیا، جو صحیح مسلم میں اس طرح سے مروی ہے :

«بِسْمِ اللَّهِ أَرْقَيْنَكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤْذِنُكَ، مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنٍ حَاسِدٍ، اللَّهُ يَشْفِيْنَكَ، بِسْمِ اللَّهِ أَرْقَيْنَكَ.»

اللہ کے نام سے آپ پردم کرتا ہوں ہر مرض سے جو آپ کو تکلیف دے ہر نظر بد یا حسد کی نظر شر سے، اللہ آپ کو شفادے۔ اللہ کے نام سے آپ پردم کرتا ہوں۔ پھر مسیح نے ہر تکلیف کے علاج کے لئے خدائی ریقہ اور معالجہ کا ذکر کیا ہے، جس کو ہم طب جبوی یا دستور محمدی سے تعبیر کر سکتے ہیں۔ اس سلسلہ میں سنن ابو داؤد میں حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ سے مروی حدیث مرفوع کو معرفت نے ہر مرض سے شفاء کے لئے ذکر کیا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ تم میں سے جس کو کوئی تکلیف ہو، یا اس کا بھائی کسی تکلیف میں جتنا ہو جائے تو اسے چاہئے کہ یہ دعا پڑھنے:

«رَبَّنَا اللَّهُ الَّذِي فِي السَّمَاءِ، تَقَدَّسَ أَسْمُكَ أَمْرُكَ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ كَمَارَ حَمْتُكَ فِي السَّمَاءِ فَاجْعَلْ رَحْمَتَكَ فِي الْأَرْضِ، أَغْفِرْ لَنَا حُوْبَنَا وَخَطَايَانَا، أَنْتَ رَبُّ الطَّيِّبِينَ، أَنْزِلْ رَحْمَةً مِنْ رَحْمَتِكَ وَشِفَاءً مِنْ شِفَائِكَ عَلَى هَذَا الْوَجْعِ»

اے ہمارے پروردگار (اللہ) جو آسمان میں ہے، تیرا نام مقدس ہے۔ تیرا حکم آسمان اور زمین میں ہے۔ جس طرح تیری رحمت آسمان میں ہے (اسی طرح) زمین میں اپنی رحمت نازل فرما اور ہمارے گناہوں اور لغزشوں کو معاف فرمادے۔ تو ہی پاک لوگوں کا پروردگار ہے۔ اپنے پاس سے رحمت نازل فرما اور اپنی شفاء سے شفاء نازل فرما، اس درد پر۔

چنانچہ یہ دعا پڑھتے ہی وہ وہ مرض سے شفاء یا ب ہو جائے گا۔ پھر تو یہ، 'چوت اور زخم کے علاج کے متعلق' صحیحین میں مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: 'جب انسان کو تکلیف ہو، پھر ڈایا زخم وغیرہ ہو تو شادت کی انگلی زمین پر رکھے، پھر اٹھائے اور یہ دعا پڑھئے :

«بِسْمِ اللَّهِ، تُبَرِّئْنَا أَرْضَنَا بِرِيقَةٍ بَعْضِنَا يُشْفَى سَقِيمُنَا يَأْذِنْ رَبَّنَا»

اللہ کے نام سے یہ ہماری زمین کی مٹی ہے اور ہم میں سے ایک کا تھوک ہے، ہمارا بیمار ہمارے پروردگار کے حکم سے شفایا ب ہو جائے۔

اس دعائیں ہر زمین کی مٹی مراد ہے یا صرف سر زمین مدینہ کی مٹی؟ اس سلسلہ میں دو قول ہیں۔

## فصل (۸۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا شدتِ مصیبت کے وقت علاج کا طریقہ

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَبَشِّرُ الصَّابِرِينَ ۝ الَّذِينَ إِذَا أَسْبَطْتُهُمْ مُّصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ۝ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّنْ رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَنَّدُونَ ۝﴾ [البقرة: ۱۰۵-۱۰۷]

اور خوشخبری دے دیجئے ان سبکرنے والوں کو کہ جب پہنچے ان کو کچھ مصیبت تو کہیں ہم اللہ کے ہیں اور اسی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں۔ ایسے ہی لوگوں پر عنایتیں ہیں اپنے رب کی، اور بربادی، اور وہی سیدھی راہ پر ہیں۔

سچ میں حضرت ام سلمہ سے مرفوع ا روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کوئی شخص اگر جلائے مصیبت ہو جائے تو یوں کما کرے :

«إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، اللَّهُمَّ أَجْرُنِي فِي مُصِيبَتِي وَأَخْلِفْ لِي خَيْرًا مِنْهَا»  
ہم اللہ کے ہیں اور اسی کی طرف واپس جانا ہے، اے اللہ میری مصیبت میں مجھے پناہ دے اور مجھے اس سے بتریل عطا فرم۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ اسے اس مصیبت میں پناہ دے گا اور بتریل عطا فرمائے گا۔ یہ کلام مصیبت کا سب سے بہترین علاج اور دنیا و آخرت میں سب سے زیادہ فائدہ بخش ہے، کیونکہ یہ دو عظیم اصولوں پر مشتمل ہے کہ اگر بندے کو ان کی معرفت حاصل ہو جائے تو مصیبت میں اسےطمینان و سکون حاصل ہو گا۔ وہ دو اصول یہ ہیں :

پہلا اصول : بندہ اور اس کے اہل و عیال اور مال و دولت یہ سب کی سب جیزیں دراصل اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں اور بندے کے پاس بطور امانت اور عاریتا ہیں۔

دوسرہ اصول : بندے کا انجام کار اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹنا اور دنیا کو چھوڑ کر تن تھا چلے جانا ہے۔

جب بندے کی یہ ابتداء اور انتفاء ہے تو اس میں غورو فکر مصیبت کا سب سے بڑا علاج ہے۔ پھر نعمت کے حصول پر فرحت کیوں؟ اور مصیبت کے نزول پر رنج و غم کیوں؟

نیز ایک علاج یہ بھی ہے کہ اسے اس بات کا یقینی علم ہو کہ جو تکلیف پہنچی ہے، وہ ملنے والی نہ تھی، اور جو عمل گئی، وہ چونچنے والی نہ تھی۔ یہ بھی سوچنا چاہئے کہ مصیبت پر صبر کے صدر میں اللہ تعالیٰ کے یہاں جو اجر و ثواب ہے وہ یقیناً فوت شدہ چیز سے زیادہ ہے۔ نیز بندہ کو چاہئے کہ وہ دائیں بائیں کے دوسرے مصیبت زدگان کو بھی دیکھے۔ اسے ہر طرف آزمائش اور حضرت کا ایک سلسلہ نظر آئے گا۔ دنیا کی مسرتیں خواب کی حیثیت رکھتی ہیں۔ ان سے انسان تھوڑا ہبستا ہے تو بت زیادہ روتا ہے۔ بندہ کو یہ بھی یقین رکھنا چاہئے کہ بے چینی اور گریہ وزاری سے محفوظ چیزوں اپس نہیں لوٹ سکتی بلکہ پریشانی اور گھبراہست میں مزید اضافہ ہو جاتا ہے۔

بندہ یہ بھی سوچے کہ اللہ تعالیٰ نے صبر کرنے والوں اور اناللہ پڑھنے والوں سے جن نعمتوں کا وعدہ کیا ہے وہ فوت شدہ چیز سے کیسی زیادہ اعلیٰ و اعظم ہے۔ بندہ اس کو بھی لمحوڑ رکھے کہ ضرورت سے زائد گریہ وزاری اور اظہار پریشانی، دشمنوں کو خوش اور دوستوں کو رنجیدہ اور اللہ تعالیٰ کو ناراض کرے گی۔ بندے کو یہ بھی جانتا چاہئے کہ صبر و احتساب کے بعد جو لذت حاصل ہوگی وہ فوت ہونے والی چیز اگر باقی رہتی اس سے کئی گناہ زیادہ ہوگی۔ اور بندہ یہ بھی سوچ کر تسلی حاصل کرے کہ اللہ تعالیٰ اس کا ضرور نعم البدل عطا فرمائے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات کے علاوہ ہر چیز کا بدل موجود ہے۔ اور بندے کو یہ بھی سوچنا چاہئے کہ نعمت کا جتنا حصہ اس کے حق میں مقدر تھا اسے مل چکا ہے۔ اب اتنے پر راضی اور مطمئن ہے تو اسے اللہ تعالیٰ کی رضا و خوشنودی حاصل ہوگی، اور اگر اس سے ناراض ہے تو اللہ تعالیٰ اس سے ناراض ہو گا۔ اور یہ کہ بندہ کو ہر چند جزء و فرع سے تحک ہار کر صبر و سکون کرنا ہی ہو گا اور ایسی صورت میں نہ تو ثواب ملے گا اور نہ وہ قابل تعریف ہو گا۔ نیز بندہ کو یہ بھی جانتا چاہئے کہ بیماریوں کا بہترین علاج رضائے الہی کے سامنے سر تسلیم خم ہو جانا ہے، اور محبت کا تقاضا یہ ہے کہ محبوب کی رضا و رغبت کا خیال رکھا جائے اور اس کی مخالفت نہ کی جائے۔

بندہ مومن کو چاہئے کہ دونوں نعمتوں اور لذتوں کے درمیان مقابلہ کرے کہ فوت شدہ چیز زیادہ فائدہ مند تھی یا اس کے فوت ہونے کے بعد صبر کرنے کے صدر میں حاصل شدہ اجر و ثواب کی نعمت زیادہ نفع بخش ہے۔ بندہ کو یہ بھی سوچنا چاہئے کہ مصیبت کے ذریعہ آزمائش میں ڈالنے والی ذات احکم المکین اور

ارحم الراحمین ہے۔ اس ذات پاک نے اسے ہلاک کرنے کے لئے جلالے مصیبت نہیں کیا ہے، بلکہ اس کا مقصد اس کے ایمان و یقین و صبر و استقامت کا امتحان ہے، تاکہ اس کے خوف و خشیت الہی اور تضرع و زاری کو نہ اور اپنے دروازہ رحمت پر پڑا ہوا دیکھے۔

بندہ مومن کو یہ بھی جانتا چاہئے کہ یہ مصیبتوں ملک اور خطرناک بیماریوں کو روکنے اور دور کرنے کا بہترین وسیلہ ہیں، جیسے تکبر، خود پسندی اور سُنگ ولی۔ اور یہ بھی سوچے کہ دنیا کی تنجی ہی دراصل آخرت کی حلاوت اور شرشریں ثابت ہو گا، اگر سمجھ میں نہ آئے تو نبی صادق و مصدق و صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد گرائی پر خور و فکر کرے۔ ”جنت کو ناپسندیدہ چیزوں سے گھیر دیا گیا ہے اور دوزخ کو شوتوں اور مرغوبات سے گھیر دیا گیا ہے۔“ اسی مقام پر مخلوقات کی عقل کا تفاوت ظاہر ہوتا ہے اور لوگوں کی حقیقت ظاہر ہو جاتی ہے۔

## فصل (۸۶)

**نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حزن و غم کے علاج کا طریقہ**

صحیحین میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بے چنی کے موقع پر یہ دعا پڑھا کرتے تھے :

«الاَللَّهُ اِلَّا اللَّهُ الْعَظِيْمُ الْحَلِيمُ، اِلَّا اَللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ، اِلَّا اَللَّهُ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَرَبُّ الْاَرْضِ، رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ»

اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو بزرگ اور حليم ہے، اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو عرش عظیم کا پروردگار ہے، اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو ساتوں آسمانوں کا رب اور زمین کا رب اور عرش کرم کا رب ہے۔

نیز جامع ترمذی میں حضرت انس سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب کوئی رنج و غم لاحق ہوتا تو یہ دعا فرماتے :

«يَا حَمِيْدُ يَا قَيْوُمُ، بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغْفِرُكُ»

اسے زندہ اے ہر جیز کو قائم رکھنے والے تیری رحمت کے طفیل مدد مانگتا ہوں۔

نیز حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو کسی بات کا صدمہ ہوتا تو آپ آسمان کی جانب سر مبارک الھاتے اور «سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيْمِ» پڑھتے اور دعا میں خوب سی فرماتے اور «يَا حَمِيْدُ يَا قَيْوُمُ» پڑھتے۔

سنن ابو داؤد میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پریشان اور مصیبت زدہ آدمی کی دعائیں یہ ہیں :

«اللَّهُمَّ رَحْمَتَكَ أَرْجُو، فَلَا تَكْلِنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنٍ، وَأَصْلِحْ لِي

شَانِيْ كُلَّهُ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ

اے اللہ میں تمیری رحمت کا امیدوار ہوں۔ اس لئے مجھے چشم زدن کے لئے بھی میرے پردنہ کر، اور میری حالت درست فرمًا، تمیرے سوا کوئی معبد نہیں۔

بیز حضرت امامہ بنت عیسیٰ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے وہ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ مجھے فرمایا : کیا میں تمہیں ایسے کلمات نہ بتاؤں جنہیں تکلیف اور پریشانی کے وقت میں کہہ لیا کرو وہ یہ ہیں :

«اللَّهُ رَبِّيْ لَا أُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا»

اللہ میرا پر دگار ہے، میں اس کا کسی کو شریک نہیں بناتا۔

ایک روایت میں ہے کہ اسے سات بار کہا جائے۔

مند امام احمد رحمۃ اللہ علیہ میں حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : جب بندے کو غم اور دکھ پہنچ تو وہ یہ دعا کرے :

«اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، وَإِنِّي عَبْدُكَ، وَإِنِّي أَمْتَكَ نَاصِيَتِي بِيَدِكَ، مَاضِنِ فِي حُكْمِكَ، عَدْلٌ فِي قَضَاءِكَ، أَسْأَلُكَ بِكُلِّ أَسْمٍ هُوَ لَكَ سَمِّيَتْ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ أَسْتَأْتَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ الْعَظِيمَ، رَبِيعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدْرِي وَجَلَاءَ حُزْنِي وَذَهَابَ هَمِّي»

اے اللہ میں تمرا بندہ ہوں، تمیرے بندے کا بیٹا ہوں، تمیری بندی کا بیٹا ہوں، میری پیشانی تمیرے بقدر میں ہے۔ مجھ پر تمرا حکم جاری ہے۔ مجھ پر تمرا فصلہ ہی کار فرمائے۔ میں تمیرے اس نام کے طفیل سوال کرتا ہوں جسے تو نے اپنے لئے اختیار کیا ہے، یا تو نے اسے اپنی کتاب میں نازل فرمایا یا تو نے اپنی مخلوق میں سے کسی کو سکھایا یا تو نے اسے اپنے پاس علم غیب (مخنی) میں رکھا کہ تو قرآن عظیم کو میرے دل کی بہار، میرے سینے کا نور، میرے غم کا مدد اور میرے خم کو دور کرنے کا ذریعہ بنادے۔

جو بھی اسے پڑھے گا، اللہ تعالیٰ اس کا رنج و خم دور کر دے گا اور اس کی جگہ فرحت عطا فرمائے گا۔

جامع ترمذی میں حضرت سعد بن ابی و قاص سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : حضرت ذوالتون علیہ السلام کی دعا جوانوں نے مچھلی کے پیٹ میں کی تھی یہ ہے :

«لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي سَكَنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ»

تیرے سوا کوئی معبد نہیں، تو پاک ہے، بے شک میں ظالموں میں سے ہوں۔

کوئی مسلمان بھی ان الفاظ سے دعا کرے تو اس کی دعا (ضور) قبول کی جائے گی۔ ایک دوسری روایت میں مذکور ہے کہ ”میں ایک ایسا کلمہ جانتا ہوں کہ کوئی مصیبت زدہ ایسا نہیں جو اسے کہے اور اس کی تکلیف دور نہ ہو جائے، وہ میرے بھائی یونس (علیہ السلام) کی دعا ہے۔“

سنن ابو داؤد میں حضرت ابو سعید خدری سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابو امامہ سے فرمایا : میں تمہیں ایسا کلام نہ بتاؤں کہ جب تم اسے پڑھو تو اللہ عزوجل تھما راغم دور کر دے اور تمہارا قرض ادا فرمادے۔ راوی کہتے ہیں، ”میں نے عرض کیا، ہاں ضرور اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ نے فرمایا جب صحیح ہو اور جب شام ہو تو یہ دعا پڑھ لیا کرو :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَمَّ وَالْحَزَنِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْجُنُبِ وَالْبُخْلِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ غَلَبَةِ الدَّيْنِ وَقَهْرِ الرَّجَالِ»

اے اللہ میں غم و حزن سے تیری پناہ مانگتا ہوں، اور میں بجز اور سستی سے تیری پناہ مانگتا ہوں، اور میں بزدلی اور بخوبی سے تیری پناہ مانگتا ہوں اور میں غلبہ قرض اور آدمیوں کے قرے سے تیری پناہ مانگتا ہوں۔

راوی کہتے ہیں کہ میں نے ایسا ہی کیا، چنانچہ اللہ عزوجل نے تمام رنج و غم دور فرمادیئے اور میرے سارے قرضے ادا کر دئے۔

سنن ابو داؤد میں حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جو استغفار لازم کر لے، اللہ تعالیٰ نے گویا اسے ہر غم سے نجات عطا کی، وہ اسے ہر شکل سے نکال دے گا، اور اسے ایسی جگہ سے رزق ملے گا جہاں کا اسے وہم و گمان کبھی نہ ہو گا۔ اور سنن میں ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : تم پر جہاد و اجب ہے، کیونکہ یہ جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے۔ جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ لوگوں کو رنج و غم سے نجات درتا ہے۔

مند میں مروی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب کوئی غم ہوتا تو آپ نماز کی طرف رجوع فرماتے اور کہتے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿وَاسْتَعِنُوا بِالصَّابِرِ وَالصَّالِحَةِ﴾ [آل بقرہ: ۴۵]

صبر کر کے اور نماز پڑھ کر اللہ سے مدد مانگو۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً مروی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : جس پر رنج و غم کی کثرت ہو، اسے کثرت سے «لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ» پڑھنا چاہئے۔ صحیحین سے ثابت ہے کہ یہ کلمات جنت کے خزانوں میں سے ایک خزانہ ہیں۔

اور یہ مذکورہ طریقہ علاج پندرہ قسموں پر مشتمل ہے۔ اگر ان سے رنج و غم زائل نہ ہو سکے تو مطلب یہ ہے کہ بیماریاں جڑ پکڑ چکی ہیں اور اس کے اسباب مٹھکم ہو گئے ہیں اور اب کمل استفراغ کی ضرورت ہے۔ وہ پندرہ تتمیں یہ ہیں :

۱۔ توحید روہیت پر ایمان کامل رکھنا۔

۲۔ توحید الوجہت پر ایمان کامل رکھنا۔

۳۔ توحید علمی پر یقین کامل رکھنا۔

۴۔ اللہ تعالیٰ کو اس سے پاک جانا کہ وہ کسی بندے پر ظلم کرتا اور بندے کا بغیر سبب کے مواخذه کرتا ہے۔

#### ۵۔ بندہ کا اعتراف ظلم و خطأ۔

۶۔ اللہ تعالیٰ کی محبوب ترین چیز کے ذریعہ اس تک پہنچنا اور یہ درجہ اس کے اسماء و صفات کو حاصل ہے اور ان اسماء و صفات کے معانی کے بہترین جامع یہ دونوں نام ہیں : "الْحَقِّ الْقَيْوَمْ"۔

۷۔ صرف خدائے واحد سے استغانت چاہنا۔

۸۔ ذات روہیت سے بندے کی آس اور امید کا اقرار۔

۹۔ اللہ تعالیٰ پر توکل کامل اور ہر کام اس کے سپرد کرنا اور اس کے لئے اعتراف کہ بندہ کی پیشانی اس کے ہاتھ میں ہے، جس طرح چاہتا ہے اسے پھیرتا ہے، اس کا حکم بندہ کے حق میں جاری ہے اور اس کا فیصلہ عادلانہ ہے۔

۱۰۔ باغ قرآن سے اس کا قلب شیم انگیزیاں حاصل کرے جو اس کے قلب کے لئے موسم بھاراں بن

جائے گا، جس کے باعث وہ شبہات و شہوات کے فلمات میں روشنی لے کر چل سکے، اور جس کی وجہ سے ہر فوت شدہ چیز پر صبر و سکون اور تسلی حاصل کرے۔ ہر مصیبت کو برداشت کر سکے اور دل کے روگ دور کر سکے جو اس کے حزن و ملاں کو دور کر دے اور صدمہ و غم والم سے شفایا ب ہو سکے۔

۱۰۔ اللہ تعالیٰ کی جناب میں استغفار و اثابت اور رجوع کرے۔

۱۱۔ خدا نے بزرگ و برتر کی جناب میں توبہ کرے۔

۱۲۔ خدا کے راستے میں جہاد کرے۔

۱۳۔ نماز کو بصدق ذوق و شوق و اہتمام سے ادا کرے۔

۱۴۔ لاحول ولاقوة کے سارے براءت اور تمام آلام و ہموم کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی طرف معاملات کی پروردگی کر دے۔

## فصل (۸۷)

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا بے خوابی اور گھبراہٹ کے علاج کا طریقہ

جامع تفسی میں حضرت بریدہ سے مروی ہے کہ حضرت خالد رضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں یہ شکایت عرض کی کہ اے اللہ کے رسول! میں گھبراہٹ کے باعث رات کو سو نہیں پاتا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب بستر پر جاؤ تو یہ دعا پڑھ لیا کرو :

«اللَّهُمَّ رَبَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَمَا أَظَلَّتْ، وَرَبَّ الْأَرْضِينَ السَّبْعِ وَمَا أَفْلَتْ  
وَرَبَّ الشَّيَاطِينِ وَمَا أَخْلَتْ، كُنْ لِي جَارًا مِنْ شَرِّ خَلْقَكَ كُلِّهِمْ جَمِيعًا أَنْ  
يَقْرُطَ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْهُمْ، أَوْ يَتَغَيَّرَ عَلَيَّ، عَزَّ جَارُكَ وَجَلَ ثَنَاؤُكَ، وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ»

اے ساتوں آسمانوں کے پروردگار اور ان چیزوں کے جن پر ان کا سایہ ہے، اور اے ساتوں زمینوں کے پروردگار اور ان چیزوں کے جن کو انہوں نے چھپا رکھا ہے اور شیاطین کے پروردگار اور ان کے جن کو انہوں نے گراہ کیا، اپنی ساری مخلوق کے شر سے مجھے پناہ دینے والا بن جا۔ اس بات سے کہ ان میں سے کوئی مجھ پر افراد کرے یا مجھ پر نیادتی کرے، تمہار پڑوںی غالب اور تمہری شاء بری ہے اور تمہرے سوا کوئی معبد نہیں۔

اسی کتاب میں حضرت عمرو بن شعیب سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم گھبراہٹ کے موقع پر یہ دعا سکھلایا کرتے تھے :

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ مِنْ غَضَبِهِ وَشَرِّ عِبَادِهِ، وَمِنْ هَمَزَاتِ  
الشَّيَاطِينِ، وَأَعُوذُ بِكَ رَبَّ أَنْ يَخْضُرُونِ»

اللہ کے پورے کلمات کے ذریعہ میں پناہ چاہتا ہوں، اس کے غصب سے، بندوں کے شر سے، شیطانوں کے وسو سے سے، اور اس بات سے کہ میرے پاس وہ آئیں۔

روای کہتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمرو اپنے باشمور بچوں کو یہ دعا سکھلایا کرتے تھے اور جو چھوٹے تھے، اسے لکھ کر ان کے گلے میں لٹکا دیا کرتے تھے۔

حضرت عمرو بن شعیب سے مرفوع امر و مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”جب تم آگ لگی ہوئی دیکھو تو تکبیر کو کیونکہ تکبیر (اللہ اکبر) آگ کو بجھاوے گی۔“

چونکہ آگ کا سبب شیطان ہوتا ہے اور وہ اس سے پیدا ہوا ہے اور اسی سے اس کا خیر ہے، اس لئے آگ سے شیطان کو مدد ملتی ہے، اور آگ فطرتا بلندی اور فساد پسندی پر ملتی ہے۔ یہ دونوں عادتیں شیطانی صفات میں سے ہیں۔ وہ انہی کی طرف دعوت دیتا ہے اور اس کے سبب انسان ہلاکت میں پڑتا ہے۔

آگ کے شعلے اور شیطان دونوں ہی دنیا میں فساد اور تعلیٰ کے طالب ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی کبریائی کے سامنے کوئی چیز نہیں ٹھہر سکتی لہذا جب مسلمان ”اللہ اکبر“ کرتا ہے تو تکبیر کا اثر آگ کو بجھاتا ہے، اور شیطان کو بھی بھگا دیتا ہے جو آگ کا اصل مادہ ہے۔ ہم نے اور ہمارے دوستوں نے بار بار اس کا تجربہ کیا اور ایسا ہی پایا۔

## فصل (۸۸)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حفظان صحت کے سلسلہ میں اسوہ حسنہ

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿وَسَكُلُوا وَاشْرِبُوا وَلَا تُشْرِفُوا﴾ [الأعراف: ۳۱]

کھاؤ اور پیو اور اسراف نہ کرو۔

اس آیت کیمہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کی رہنمائی فرمائی کہ بدن میں تخلیل ہونے والے اجزاء کے مطابق کھانا اور پانی داخل کرنا چاہئے تاکہ اس سے بدن کی کیت اور کیفیت میں فائدہ مند حد تک استفادہ ہو، لیکن جب یہ مقدار بڑھ جائے گی تو یہ اسراف میں داخل ہو گی۔ اس لئے دنون باتیں صحت کے لئے مضر اور مرض کی ذمہ دار ہیں۔ یعنی خوردو نوش بند کرنے یا اس میں اسراف سے کام لینا۔ پس اللہ تعالیٰ کے ان دو کلمات طیبہ میں حفظان صحت کی تمام باتیں مکمل طور پر پائی جاتی ہیں اور چونکہ صحت وسلامتی بندہ پر اللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی نعمتوں اور بے پایاں عطا یات میں سے ہے بلکہ مطلقاً سے بڑی نعمت ہے اس لئے جسے توفیق ملے اس کی حفاظت و قدر کرنی چاہئے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ: ”دو نعمتیں ایسی ہیں جو بہت سارے لوگوں کے حق میں قائل رہنک ہیں۔ ایک صحت، دوسرے فارغ البالی“۔ امام ترمذی نے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”جو صح اس حالت میں کرے کہ اس کا جسم بعافیت ہو اور گھر بحفاظت ہو، اور اس کے پاس اس دن کی روزی موجود ہو تو ٹکویا اسے ساری دنیا دے دی گئی ہے۔“

اور ترمذی ہی میں مرفوعاً مذکور ہے کہ : ”قیامت کے دن انعامات میں سے اللہ تعالیٰ سب سے پہلے بندہ سے پوچھے گا کہ کیا ہم نے تجھے جسمانی صحت نہیں دی تھی اور تجھے شہنشہ پانی سے سیراب نہیں کیا تھا۔“

اسی وجہ سے اسلاف میں سے بعض نے آیت کریمہ ثُمَّ لَتَشَكَّلَنَّ يَوْمَيْذٍ عَنِ الْعَيْمِ پھر البتہ ضور

تم سے انعامات الہی کے متعلق پوچھا جائے گا۔ (الٹکاڑ : ۸) میں نعمت کی تفسیر صحت سے کی ہے۔  
امام احمد نے مرفوعاً بیان کیا ہے کہ ”اللہ سے یقین اور عافیت طلب کرو، کیونکہ یقین کے بعد عافیت سے بہتر کوئی چیز نہیں۔“ اس میں آپ نے دنیا اور آخرت کی عافیت جمع فرمادی ہے اور امر واقعہ بھی یہی ہے کہ دارین میں بندے کے حالات یقین اور عافیت کے بغیر اصلاح پذیر نہیں ہو سکتے، چنانچہ یقین سے آخرت کی سزا میں دور ہوتی ہیں اور عافیت سے قلب و جسم امراض دنیا سے نجات پاتے ہیں۔  
سنن نسائی میں مرفوعاً مذکور ہے کہ : ”اللہ تعالیٰ سے عافیت اور معافی طلب کرو کیونکہ کسی کو یقین کے بعد عافیت سے بہتر کوئی چیز نہیں دی گئی ہے۔“

وہاں میں جو تین الفاظ مذکور ہیں، ان میں عنو کے ذریعہ گذری ہوئی برائیوں کا ازالہ ہو جائے گا اور عافیت کے ذریعہ موجودہ برائیوں کا اور معافات کے ذریعہ آئندہ برائیوں کا۔

## فصل (۸۹)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا کھانے پینے میں اسوہ حسنة

خورد و نوش میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طیبہ یہ نہ تھی کہ ایک ہی قسم کی غذاوں پر قائم رہتے۔ ان کے علاوہ دوسری استعمال نہ فرماتے کیونکہ یہ طریقہ صحت کے لئے بست نقصان دہ ہے خواہ دہ سنتی ہی اچھی کیوں نہ ہوں۔ بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اہل وطن کی عادت و معمول کے مطابق تناول فرماتے تھے۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی بھی کھانے میں عیب نہیں نکالا، مگر چاہا تو تناول فرمایا ورنہ چھوڑ دیا۔ اور جب طبیعت راغب نہ ہو تو کھانا نہ کھایا جائے اور زبردستی پیٹ میں بھرنے کی کوشش نہ کی جائے۔ حفظان صحت کے معاملہ میں یہ ایک مرکزی اصول ہے۔ کیونکہ خواہش کے بر عکس کھانا کھانے سے نفع کم اور نقصان زیادہ ہو گا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم گوشت پسند فرماتے تھے۔ دست کا حصہ اور اگلے حصے کا گوشت زیادہ مرغوب تھا، کیونکہ یہ ہلکا اور زود ہضم ہوتا ہے۔ نیز آپ میٹھی چیز اور شد پسند کرتے تھے۔ یہ تینوں چیزوں یعنی گوشت، طوا، اور شد بدن، جگہ اور اعضاہ ریسے کے لئے غیر معمولی مفید ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم علاقے کے تازہ پھل بھی استعمال فرماتے اور ان سے پرہیز نہ کرتے۔ یہ طریقہ بھی اصول غذائیت کے مطابق ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہر جگہ، ہر علاقے میں ایسے ایسے پھل پیدا فرمائے ہیں جو وہاں کے لوگوں کے لئے فائدہ مند ہوں اور ان کی صحت و عافیت میں اضافہ کا سبب بنیں۔ عام طور سے دیکھا جاتا ہے کہ جو شخص علاقائی پھلوں اور غذاوں سے پرہیز کرتا ہے وہ جسمانی طور پر بیمار اور کمزور رہتا ہے۔

**کھانے پینے کے آداب :**

صحیح روایت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: ”میں شیک لگا کر نہیں

کھاتا، بلکہ اس طرح بیٹھتا ہوں کہ جیسے بندہ بیٹھتا ہے اور اس طرح کھاتا ہوں جس طرح بندہ کھاتا ہے۔“ اس کی تشریع میں چار زانو بیٹھنا، نیک لگانا اور پلو کے مل بیٹھنا بھی شامل ہے، اور تینوں طرح کی نیک صفت ہے۔ آپ تین الگیوں سے کھاتا تاوال فرماتے تھے اور یہ صورت سب سے زیادہ فاکدہ بخش ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم شد میں ٹھنڈا پانی ملا کر پیتے تھے، اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے کھڑے ہو کر پینے والے کو قرنے کا حکم فرمایا، اور یہ بھی ثابت ہے کہ ضورت کے وقت آپ نے کھڑے ہو کر پانی نوش فرمایا ہے۔ نیز آپ پانی پینے کے دوران تین مرتبہ سانس لیتے تھے، اور فرماتے تھے کہ اس سے سیرابی ہوتی ہے اور پانی خونگوار ہو جاتا ہے۔ اس سے شفایابی بھی حاصل ہوتی ہے۔

جامع ترمذی میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا : ”اونٹ کی طرح ایک ہی سانس میں پانی مت پیو بلکہ دو یا تین دفعہ کر کے پیو اور جب پیو تو بسم اللہ کو اور جب پینے سے فارغ ہو جاؤ تو الحمد للہ کو۔“

**برتنوں کو ڈھانکنے کی ہدایت :**

صحیح مسلم میں مذکور ہے کہ آپ نے فرمایا ”برتنوں کو ڈھانک دو پینے کے برتنوں کا منہ بند کرو“ کیوں کہ سال میں ایک ایسی بھی شب آتی ہے جب وباء نازل ہوتی ہے اور وہ کسی ایسے برتن کے پاس سے گذرتی ہے جس پر ڈھانکنا ہو یا پانی کے برتن کے پاس سے گذرتی ہے جو کھلا ہوا ہوتی یہ وباء اس میں گر پڑتی ہے۔“

اس حدیث کے ایک راوی یسٹ بن سعد کا بیان ہے کہ عجی لوگ ہمارے یہاں سال میں ایک بار کانون الاول (دسمبر) کے ماہ میں ایک شب کو احتیاط کرتے ہیں۔ برتن کو ڈھانکنے سے متعلق ایک روایت صحیح میں منقول ہے کہ آپ نے برتن ڈھانک دینے کا حکم دیا اگرچہ ایک لکڑی کا تختہ ہی رکھ دیا جائے۔ برتن کو ڈھانکنے یا منہ بند کرتے ہوئے اللہ کا ذکر کرنے کا بھی حکم ہے نیز آپ نے کھڑے ہو کر منہ لگا کر پینے، برتن میں سانس لینے اور اس میں چھوٹکنے سے منع فرمایا ہے، اور پیالہ کے سوراخ سے بھی پینے کی ممانعت ہے۔

## فصل (۹۰)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا خوشبو کے استعمال میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خوشبو پسند فرماتے تھے اور اسے ملنے پر واپس نہیں لوٹاتے تھے۔ آپ فرماتے تھے کہ ”جسے رحیمان پیش کیا جائے وہ اسے واپس نہ کرے کیونکہ اس کی خوشبو اچھی اور اخھانے میں سبک ہے۔“ ابو داؤد اورنسائی میں بجائے رحیمان کے طیب ”خوشبو“ کے الفاظ مذکور ہیں۔

مند بزار میں آپ سے مروی ہے کہ : ”بے شک اللہ تعالیٰ پاکیزہ ہے اور پاکیزہ چیزوں کو پسند فرماتا ہے اور صاف تھرا ہے اور صاف تھری چیزوں کو پسند فرماتا ہے۔ کریم ہے اور کرم کو پسند فرماتا ہے۔ بخی ہے اور جودو سخاوت کو پسند فرماتا ہے۔ لہذا اپنے حنوں اور گھروں کو صاف تھرا رکھو یہود جیسے نہ بوجو کوڑا کر کر گھروں میں جمع رکھتے ہیں۔“

خوشبو میں ایسی غاصیت ہے کہ اسے فرشتے پسند کرتے ہیں اور شیاطین اس سے نفرت کرتے ہیں۔ اسی لئے پاکیزہ روحیں بھی خوشبو کو پسند کرتی ہیں اور خبیث روحیں بدلو کو پسند کرتی ہیں۔ ہر روح کو اپنی مناسب چیز کی طرف رغبت ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿الْخَيْشَتُ لِلْحَيَّيْنَ وَالْحَيَّيْتُونَ لِلْخَيْشَتِ وَالظَّبَيْتَ لِلظَّبَيْتِينَ وَالظَّبَيْتُونَ لِلظَّبَيْتَ﴾

[النور : ۲۶]

پلید اور گندی عورتیں پلید اور گندے مردوں کے لئے ہیں۔ پلید مرد پلید عورتوں کے لئے ہیں۔ پاکیزہ عورتیں پاکیزہ مردوں کے لئے ہیں، اور پاکیزہ مرد پاکیزہ عورتوں کے لئے ہیں۔

اس آیت کریمہ میں اگرچہ تذکرہ مردوں اور عورتوں کا ہے لیکن یہ اصول تمام اعمال و اقوال، کھانے پینے، پہننے، اوڑھنے اور سوگھننے کی چیزوں پر مشتمل ہے۔ خواہ لفظ کو عام مان لیا جائے یا معنی میں وسعت دے دی جائے۔

## فصل (۹۱)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلوں اور احکام میں اسوہ حسنہ

اس باب میں ہم عام قوانین کا ذکر نہیں کریں گے اگرچہ آپ کے مخصوص فیصلے بھی عام قانون ہی کی حیثیت رکھتے ہیں تاہم یہاں صرف وہ جزوی احکام یا ان کئے جائیں گے جن کے ذریعہ آپ نے لوگوں کے درمیان فیصلے فرمائے ہیں اور اسی کے ضمن میں کچھ اصولی احکام و قضایا کا بھی ذکر کریں گے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تمثیل گانے والے کو قید کی سزا دی ہے۔ حضرت عمرو بن شعیب نے اپنے والد اور دادا کے واسطے سے روایت کی ہے کہ ”ایک آدمی نے جان بوجہ کراپنے غلام کو قتل کر دیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے سو کوڑے لگوائے، سال بھر کے لئے جلاوطن کر دیا، منید حکم دیا کہ ایک غلام آزاد کرے لیکن قصاص نہیں لیا۔“

امام احمد نے حضرت سرو سے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ ”جو اپنے غلام کو قتل کرتا ہے ہم اسے قتل کی سزا دیتے ہیں۔“ اگر یہ حدیث محفوظ مان لی جائے تو یہ کہا جائے گا کہ امام بطور تعزیر بوقت مصلحت ایسا کر سکتا ہے۔

ایک شخص کو آپ نے یہ حکم فرمایا کہ وہ اپنے قرضا در کو پکڑے رہے جیسا کہ ابو داؤد نے ذکر کیا ہے۔

ابو عبید نے روایت کیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قاتل کے قتل کا اور باندھنے والے کو باندھنے کا حکم فرمایا، یعنی اسے موت تک روکے رکھے۔

محمد شعبد الرزاق نے مصنف میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے نقل کیا ہے کہ بخیل کو تاحیات قید رکھا جائے گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ عربہ والوں کو قصاص میں یہ سزا دی کہ ان کے ہاتھ پر کاٹ دیئے اور آنکھوں میں سلائی ڈالی، کیوں کہ انہوں نے چوڑا ہے کے ساتھ ایسا ہی سلوک کیا تھا۔ پھر انہیں چھوڑ دیا گیا اور وہ بھوک پیاس سے مر گئے۔

مجھ مسلم میں مذکور ہے کہ ایک شخص نے دوسرے پر دعویٰ کیا کہ اس نے اس کے بھائی کو قتل کیا ہے، چنانچہ مدعا علیہ نے اقبال جرم کر لیا، تو آپ نے فرمایا کہ قاتل کو گرفتار کرو۔ جب لوگ اس کو پکڑ کر لے جانے لگے تو آپ نے فرمایا کہ اگر اس نے اس کو قتل کر دیا تو وہ بھی اسی کی طرح ہو جائے گا۔ چنانچہ اس شخص نے واپس آکر عرض کیا کہ میں نے آپ کے حکم ہی سے گرفتار کیا ہے، تو آپ نے فرمایا، کیا تم یہ نہیں چاہتے کہ وہ تمہارے اور تمہارے ساتھی کے گناہوں کا ذمہ دار ہو؟ اس نے کہا، کیوں نہیں؟ پھر اسے چھوڑ دیا۔

مذکورہ حدیث میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ”وہ بھی اسی طرح ہو جائے گا“ اس کی تشرع دو طرح سے کی گئی ہے۔ ایک یہ کہ جب قاتل سے تقاضا لے لیا جائے گا، تو اس کے سارے گناہ معاف ہو جائیں گے اور اس طرح قاتل اور تقاضا لینے والا ایک طرح کے ہو جائیں گے۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ تقاضا لینے والا قتل ہونے سے قبل قاتل کی طرح گناہ گار ہو جائے گا۔ آپ کا ارشاد یوں تھا ”اگر قتل کرے تو اس جیسا ہو گا“ اس سے قتل ہو جانے کے بعد کی ممامنگ لازم آتی ہے۔ اس طرح حدیث میں کوئی اشکال باقی نہیں رہتا۔ اس میں اس کی طرف اشارہ ہے کہ صاحب حق کو غنو و در گذر سے کام لیتا چاہئے۔

ایک قول یہ ہے کہ اگر اس نے قتل کا ارادہ کئے بغیر قتل کر دیا تو ایسی صورت میں بھی زیادتی میں دونوں یکساں ہوں گے۔ قاتل تو اپنے جرم کے سبب زیادتی کا مرٹکب ہو گا اور انتقام لینے والا اس نے زیادتی کا مرٹکب ہو گا کہ اس نے جان بوجھ کر قتل نہ کرنے والے کو قتل کر دیا۔

اس تشرع پر امام احمد کی وہ حدیث دلالت کرتی ہے، جسے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے انہوں نے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ اس میں وارد ہے کہ ”یا رسول اللہ! میں نے اس کو قتل کرنے کا ارادہ نہیں کیا تھا۔ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ولی سے فرمایا کہ : اگر وہ سچا ہے اور پھر تم نے اسے قتل کر دیا تو تم جسم میں داخل ہو گے۔ یہ سن کر ولی نے قاتل کو چھوڑ دیا۔“

ایک یہودی نے ایک پڑی عورت کا سر دپھروں کے درمیان رکھ کر قتل کر دیا تھا۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ اس کا سر بھی اسی طرح توڑا جائے۔

اس سے مندرجہ ذیل چیزیں ثابت ہوتی ہیں :

عورت کے بدلہ میں مرد کو قتل کیا جائے۔

مجرم کے ساتھ وہی سلوک کیا جائے جس میں وہ ماخوذ ہے۔

قتل کی سزا میں ولی کی اجازت کی ضرورت نہیں کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے مقتول کے اولیاء کے حوالے نہیں کیا نہ ان سے یہ فرمایا کہ اگر چاہو تو اسے قتل کر دو، چاہو تو معاف کر دو، بلکہ اسے قتل کروایا۔ امام مالک کا یہی مسلک ہے اور شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے بھی اسی کو اختیار کیا ہے۔

اگر کوئی کہے کہ آپ نے اس طرح سے قصاص عمدہ ٹھنکی کی وجہ سے کیا تھا، تو یہ بات صحیح نہیں، کیوں کہ عمدہ ٹھنکی کرنے والے کا سر پتھر سے پکلا نہیں جاتا بلکہ اس کا سر تکوار سے قلم کیا جاتا ہے۔ ایک عورت نے دوسری عورت پر سُک باری کی تیجتا وہ ہلاک ہو گئی، اور اس کا پچھہ جو ابھی پیش میں تھا وہ بھی مر گیا۔ اس مقدمہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پچھے کے لئے تادان کا حکم دیا، اور مقتولہ کی رہت قاتلہ کے عصبه سے دلوائی۔

صحیح بخاری میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک عورت کے پیش میں پچھے کے قتل کے بدله میں ایک غلام یا ایک باندی کا فیصلہ فرمایا۔ پھر جس عورت کے خلاف آپ نے فیصلہ فرمایا تھا، وہ وفات پا گئی، تو آپ نے فرمایا کہ اس کی میراث اس کے لذکوں اور شوہر کو ملے گی اور رہت کی ادائیگی عصبه پر ہو گئی۔

اس فیصلہ سے معلوم ہوتا ہے کہ قتل شبہ عمدہ میں قصاص نہیں ہے، اور عصبه کے ذمہ دیت یا تادان کی ادائیگی ہو گی، اور قاتلہ کے شوہر اور اولاد کے ذمہ دیت کی ادائیگی نہیں ہو گی۔

اسی طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص کے قتل کر دینے کا فیصلہ فرمایا۔ جس نے اپنی سوتیلی ماں سے نکاح کیا تھا، اور اس کے مال و متعار کو چھین لینے کا حکم دیا۔ امام احمد کا یہی مذہب ہے اور یہی صحیح ہے، لیکن اسکے مثلاً کامنہ ہب یہ ہے کہ ایسے شخص پر زانی کی حد جاری کی جائے گی، لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلہ زیادہ برحق اور لاائق اتباع ہے۔

صحیحین میں حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ ”اگر بغیر اجازت کوئی تمہیں جھانکے اور تم اس کی آنکھ پھوڑ ڈالو تو تم پر کوئی الزام نہیں“ دوسری روایت میں ہے کہ ”کوئی کسی کے گھر میں جھانکے اور وہ اس کی آنکھ پھوڑ ڈالے تو اس پر نہ دیت ہے نہ قصاص“ یہ بغیر اجازت گھر میں جھانکنے والے کے سلسلہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلہ ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک ایسی لوٹی کے قتل کر دیئے جانے پر جو آپ کو

گالیاں دیتی تھی، اس کا خون رائیگاں فرمایا۔ اسی طرح یہودیوں کی جماعت کو ان کے گالیاں دینے اور ایذا رسائی کی وجہ سے آپ نے قتل کر دینے کا حکم صادر فرمایا۔

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے ابو بزہ سے سب و شتم کرنے والے کو قتل کرنے کا ارادہ کرنے پر فرمایا ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی کو اس کا حق حاصل نہیں“۔ اس موضوع سے متعلق دس سے زیادہ صحیح اور حسن اور مشہور حدیثیں مروی ہیں۔

حضرت مجید نے حضرت ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ : جو مسلمان اللہ کو یا انبیاء میں سے کسی ایک کو سب و شتم کرتا ہے تو وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مکننیب کر رہا ہے، یہ ارتداد ہے۔ اس سے توبہ کرائی جائے، اگر وہ رجوع کرے تو خیر ورنہ اسے قتل کر دیا جائے۔ یہیں میں مذکور ہے کہ آپ نے زہر دینے والے کو معاف کر دیا تھا۔ یہ بھی ثابت ہے کہ یہودیوں میں سے جس نے آپ پر سحر کیا، اسے آپ نے قتل نہیں کیا۔ اور حضرت عمر، حضرت خصہ اور حضرت جذب رضی اللہ عنہم سے جادوگر کا قتل ثابت ہے۔

اسیран جنگ کے بارے میں آپ نے بعض لوگوں کے قتل کا حکم صادر فرمایا، اور بعض کو فدیہ لے کر چھوڑ دیا، اور بعض کو احسان کرتے ہوئے دیے ہی رہا کر دیا۔ اور بعض کو غلام بنیالیا، لیکن یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے کبھی کسی بالغ شخص کو غلام نہیں بنایا اور یہ احکام منسوخ نہیں ہوئے ہیں، حسب مصلحت امام المسلمين کو اس میں اختیار ہے۔

یہود کے ساتھ آپ کے متعدد قضايا اور فیصلے وابستہ ہیں۔ پہلے پہل آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود مدینہ سے معابدہ صلح و امن فرمایا، بعد میں نبی قیشقاع سے جنگ فرمائی۔ آپ کامیاب ہوئے اور از راہ احسان چھوڑ دیا۔ پھر بنو نصریر نے آپ سے (خلاف عمد) جنگ کی۔ آپ فتح یا ب ہوئے اور انہیں جلاوطن فرمادیا۔ کچھ عرصہ بعد بنو قریظہ نے آپ سے جنگ کی، آپ کو فتح نصیب ہوئی، آپ نے ان کے قتل کا حکم صادر فرمایا۔ پھر خیر کے یہود نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کی، آپ ان پر غالب ہوئے۔ آپ نے انہیں ارض خیر میں یہودو باش کی اجازت دے دی اور بعض کو قتل کی سزا دی۔

## فصل (۹۲)

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا تقسیم غنائم سے متعلق فیصلہ اور طریقہ  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شہوار کو تین حصے اور پیش کو ایک حصہ دینے کا فیصلہ فرمایا، اور  
مقتول کا سارا ساز و سامان قاتل کو دینے کا حکم دیا۔

حضرت علیہ اور حضرت سعید بن زید غزوہ بدر میں شریک نہیں ہو سکے تھے، لیکن آپ نے ان دونوں  
کا بھی حصہ لگایا۔ انہوں نے عرض کیا، تمیں اجر و ثواب بھی ملے گا؟ تو آپ نے فرمایا ہاں تمیں اجر و  
ثواب بھی ملے گا۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ اپنی الہیہ حضرت رقیہ رضی اللہ عنہا جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کی صاحزادی تھیں، ان کی تیارداری کی وجہ سے غزوہ بدر میں شریک نہ ہو سکے تھے، لیکن باس ہمہ رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا بھی حصہ لگایا۔ انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرا  
اجر؟ تو آپ نے فرمایا کہ تمیں اجر و ثواب بھی ملے گا، اور آپ کے اس طرح کے عمل پر سارے علماء کا  
اتفاق ہے۔

ابن حبیب فرماتے ہیں کہ: اس طرح کی تقسیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص  
تھی۔ علماء کرام کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جنگ میں غیر حاضر ہنئے والے کا حصہ نہیں لگایا جائے گا۔ میں  
کہتا ہوں کہ: امام احمد اور امام مالک اور حنفیین اور متأخرین کی ایک جماعت کا قول ہے کہ جب امام  
المسلمین فوجی مصلحت کی خاطر کسی شخص کو میدان جنگ کے علاوہ کسی دوسری جگہ بیچ دے، تو اس کا  
بھی حصہ لگایا جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مقتول سے حاصل شدہ ساز و سامان پر خمس نہیں لگایا، بلکہ اسے  
اصل مال غیست قرار دیا ہے اور ایک شخص کی شہادت کی بنیاد پر اس کا فیصلہ فرمادیا ہے۔

## فصل (۹۳)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ہدایا و تھائے قبول کرنے کا طریقہ

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم آپ کی خدمت میں ہدایا و تھائے پیش کیا کرتے تھے اور آپ قبول فرمائتے تھے۔ بادشاہوں کی طرف سے آپ کی خدمت میں ہدایا اور تھائے آتے تھے۔ آپ ان کے ہدایا قبول فرمایا کرتے تھے اور اس کو اپنے اصحاب کے مابین تقسیم کر دیتے تھے۔ ایک دفعہ ابوسفیان نے بھی آپ کی خدمت میں ہدایہ پیش کیا اور آپ نے اسے قبول فرمایا۔

ابو عبید نے ذکر کیا ہے کہ عامر بن مالک نے آپ کی خدمت میں ہدایہ بھیجا لیکن آپ نے اسے واپس کر دیا اور فرمایا : ہم کسی شرک کا ہدایہ قبول نہیں کرتے۔ ابو عبید کہتے ہیں کہ حالت شرک میں ابوسفیان کا ہدایہ آپ نے اس لئے قبول فرمایا تھا کہ اس زمانہ میں آپ کے اور اہل مکہ کے مابین معاملہ و مصالحت تھی۔

اسی طرح موقوس (حاکم مصر) کا ہدایہ بھی قبول فرمایا تھا کیونکہ اس نے آپ کے قاصد حضرت حاطب کا بڑا اکرام کیا تھا اور آپ کی نبوت کا اقرار کیا تھا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے قبول اسلام سے مایوس نہیں کیا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی برس پیکار مشرک کا ہدایہ بھی اور کسی زمانہ میں قبول نہیں فرمایا۔

امام حنون کا قول ہے کہ : اگر روی حاکم امام المسلمين کو ہدایہ و تحفہ پیش کرے تو اسے قبول کر لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ یہ ذاتی ہدایہ تصور کیا جائے گا۔ امام او زاعی فرماتے ہیں کہ اس ہدایہ میں سارے مسلمانوں کا حق ہو گا اور بیت المال سے اس کے عوض میں ہدایہ دیا جائے گا۔ امام احمد کا قول ہے کہ اس کا حکم مال غنیمت کا ہے۔

## فصل (۹۲)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال و املاک کے تقسیم کا طریقہ

اموال کی تین قسمیں ہیں :

مال زکاۃ و صدقات۔

مال غنیمت۔

مال فتحی (بغير رای کے و شنوں سے حاصل کردہ مال)۔

اموال زکاۃ اور غنیمت اور ان کے تقسیم کے طریقہ کارکاذکر پہلے ہو چکا ہے، اور جیسا کہ پہلے واضح کرچکے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے زکاۃ کے آٹھوں منقوں کو دینے کا اذراام نہیں فرمایا ہے بلکہ بسا اوقات ایسا بھی ہوا ہے کہ ایک ہی صنف کو آپ نے دے دیا ہے۔

جمان تک مال فتحی کا تعلق ہے تو آپ نے غزوہ خین کے دن اس میں سے مولفۃ القلوب کو دیا اور افسار کو کچھ نہیں دیا جس پر وہ لوگ قدرے ناراض ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا : «کیا تمہیں یہ پسند نہیں کہ لوگ بکریاں اور اونٹ لے کر واپس جائیں اور تم لوگ اپنے خیموں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو لے کر جاؤ۔ بخدا تم جس چیز کو لے کر لوٹو گے وہ ان کی چیزوں سے کمیں بہتر ہے»۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے یمن سے آپ کی خدمت میں کچھ سوتا بھیجا تو اسے آپ نے چار افراد کے درمیان تقسیم فرمادیا۔

سنن میں مذکور ہے کہ رشتہ داروں کا حصہ بنی مطلب اور بنی ہاشم کو دیا۔ بنی نوفل اور بنی عبد منس کو چھوڑ دیا اور فرمایا کہ ہم اور بنی مطلب دور جاہیت یا عمد اسلام میں کبھی الگ نہیں ہوئے ہم دونوں ایک ہیں اور اپنے دست مبارک کی الگلیوں کو ایک ساتھ ملا لیا۔ اور آپ نے ان کے اغنیاء و فقراء کے مابین برابر تقسیم نہیں کیا، اور نہ ہی تقسیم میراث کی طرح مرد کو عورت کا دو گناہیا، بلکہ آپ نے حسب مصلحت اور لوگوں کی ضروریات کو مد نظر رکھ کر عطا فرمایا۔ چنانچہ آپ نے اس مال سے غیر شادی شدہ کو دیا تاکہ وہ

شادی کر لے اور قرضدار کو دیا تاکہ اپنا قرض ادا کر لے، اور نفیر کو دیا تاکہ وہ اپنی ضروریات پوری کر لیں۔

نی کشم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور اسوہ حسنے کے مطابع سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے خمس کے مصارف وہی رکھے جو کہ زکاۃ کے مصارف ہیں، اور ان مذکورہ مصارف اور اصناف کے علاوہ کہیں اور نہیں تقسیم فرماتے تھے اور نہ اسے میراث کی طرح تقسیم فرماتے تھے، آپ کے اسوہ حسنے اور سیرت طیبہ کے مطابع کرنے والے اس سلسلہ میں ذرا بھی شک و شبہ نہیں رکھتے۔

علماء کرام کا اس بات میں اختلاف ہے کہ آیا مال فی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ملکیت ہوتا تھا، جس میں آپ آزادی سے جیسے چاہئے تصرف فرماتے تھے، یا آپ کی ملکیت نہیں ہوتا تھا۔

اس سلسلہ میں دو قول ہیں جو کہ امام احمد وغیرہ کے مذہب میں مذکور ہیں۔ آپ کے اسوہ و سنت سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ اس طرح تصرف فرماتے تھے جس طرح اللہ تعالیٰ آپ کو حکم فرماتا تھا، اور اس کی پہاڑیات کے مطابق تقسیم فرماتے تھے، اور اس میں اپنی مشیت اور ارادے کو دخل نہیں دیتے تھے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو اس کا اختیار دیا تھا کہ رسالت کے ساتھ عبیدت کو پسند کرتے ہیں یا باشدابیت کو چنانچہ آپ نے مقام عبیدت کو اختیار فرمایا تھا۔

ان دونوں میں فرق اس طرح ہے کہ بندگی والا رسول اپنے مالک اور مرسل کے حکم و اجازت سے تصرف کرتا ہے اور باشدابی و الے رسول کو اختیار ہوتا ہے جس کو چاہئے عطا کرے جس کو چاہئے محروم کرو۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت سليمان علیہ السلام کے متعلق جو کہ باشاہ اور رسول دونوں تھے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

﴿هَذَا عَطَاؤُنَا فَأَتَنْتَنُ أَوْ أَمْسِكِ بِعِظَمٍ حِسَابٌ﴾ [ص: ۳۹]

یہ ہمارا عطیہ ہے، آپ جسے چاہئے عطا کیجئے اور جسے چاہئے محروم کر دیجئے، ہم حساب نہ لیں گے۔

یعنی جس کو چاہئے دیجئے اور جس کو چاہئے نہ دیجئے ہم آپ سے حساب و کتاب نہ لیں گے۔ یہ مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی پیش کیا گیا تھا۔ آپ نے اسے چھوڑ کر اس سے اعلیٰ اور بلند مرتبہ اختیار فرمایا جس کو ہم مقام عبودیت خالصہ جانتے ہیں اور یہ فرمایا کہ : ”خدا کی قسم میں کسی کو نہ تو دیتا ہوں اور نہ کسی سے روکتا ہوں۔ صرف اسی کو دیتا ہوں، جس کو دینے کا حکم ملتا ہے۔“

اسی وجہ سے آپ اس مال سے اپنا اور اپنے اہل و عیال کا ایک سال کا خرچ لیتے تھے، اور باقی ماندہ سے جمادی سیل اللہ کے لئے فوجی ساز و سامان اور ہتھیاروں کا انتظام فرماتے تھے۔ اسی قسم کے اموال کے سلسلہ میں اختلافات پیدا ہوئے جو آج تک چل رہے ہیں۔

جمال تک اموال زکاۃ، غیرہ اور میراث کی تقسیم کا مسئلہ ہے تو ان کے مصارف متعین ہیں، جس میں کسی اور کی شرکت نہیں ہوتی۔ اس وجہ سے حکام کو آپ کے بعد اس کی تقسیم میں وہ دشواری اور پریشانی نہیں پیش آئی جو مال فتحی کی تقسیم میں پیدا ہوئی اور مال فتحی میں اختلاف ہی کی وجہ سے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے اپنا حصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ترکہ سے طلب کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ :

﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ، مِنْ أَهْلِ الْقَرْيَةِ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَةِ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَآبَنَ الْأَسْبَيلِ كَمَا لَا يَكُونُ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُ فَحَذِّرُوهُ وَمَا هَنَّكُمْ عَنْهُ فَأَنْهُوا وَأَنْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [الحضر : ۷]

جو کچھ اللہ اپنے رسول کو (دوسری) بستیوں والوں سے بطور فتحی دلوادے سو وہ اللہ ہی کا حق ہے اور رسول کا اور رسول کے عزیزوں کا، تیسوں کا اور مسکینوں کا اور مسافروں کا تاکہ وہ تمہارے ہالداروں ہی کے قبضہ میں نہ آجائے تو رسول جو کچھ تمہیں دے دیا کریں، وہ لے لیا کرو اور جس سے روک دیں رک جایا کرو۔ اللہ سے ڈرو، بے شک اللہ سخت سزا دینے والا ہے۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا ہے کہ جو مال بطور فتحی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا فرمایا ہے اس کے وہ سارے لوگ مستحق ہیں جن کا ذکر ان آیات میں ہوا اور اس کا خس نہ کورہ لوگوں کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ اس کو عام اور مطلق بیان کیا ہے تاکہ سب کو شامل ہو جائے چنانچہ یہ مصارف خاصہ یعنی خس والوں پر اور مصارف عامہ یعنی مهاجرین و انصار اور قیامت تک آنے والے مسلمانوں پر صرف کیا جائے گا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے بعد خلفاء راشدین کا عمل نہ کورہ آیات کی تفسیر و تشریع سمجھی جائے گی۔ اسی بنا پر امام احمد کی روایت کے مطابق حضرت عمر بن خطاب نے فرمایا تھا : اس مال کا کوئی بھی زیادہ مستحق نہیں ہے اور خود میں بھی کسی سے زیادہ اس کا حقدار نہیں ہوں اور مسلمانوں کے ہر

فرد کا اس میں حق ہے۔ سوائے غلام کے لیکن ہمارے حسے اللہ تعالیٰ کی کتاب کی طرف سے معین ہوئے ہیں، جس کی تقسیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے عمل سے فرمائی ہے۔ چنانچہ اسلام میں آدمی کی قربانی اور بہادری کا اعتبار ہو گا اور اس کی قدامت کا اعتبار ہو گا اس کی مالداری کا اعتبار ہو گا اور اس کی ضرورت کا اعتبار ہو گا بخدا اگر میں زندہ رہا تو صنائع کی پہاڑی میں رہنے والے چروں ہے کو بھی اس میں سے اس کا حصہ ملے گا۔

جن مسلمانوں کو فنی کی آیت کے ذیل میں ذکر کیا گیا ہے ان ہی مسلمانوں کا خمس کی آیت کے ذیل میں ذکر ہوا ہے لیکن مهاجرین اور انصار اور ان کے اتباع کو خمس کی آیت میں دخل نہیں کیونکہ وہ فنی کے مستحق بنائے گئے ہیں اور خس پانے والوں کے دو حصے ہوتے ہیں، ایک خس کا خاص حصہ دوسرا فنی کا عام حصہ۔ اس طرح یہ دونوں حصوں میں دخل رکھتے ہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فنی کو جن لوگوں میں تقسیم فرمایا، اس میں ان کی ضرورت منفعت قدامت اور قربانی وغیرہ کو مد نظر رکھا، اور اس کی تقسیم میں میراث، وصیت اور دوسرا الملک کی تقسیم کا انداز و طریقہ کار نہیں اختیار فرمایا۔ اسی طرح مال خمس کو ان کے مستحقین میں تقسیم کیا جائے گا کیونکہ کتاب اللہ میں دونوں کا مصرف ایک ہی ہے چنانچہ خمس کو ان کے مستحقین کو دیا جائے گا اور فنی کو بھی صرف اسی کے حق داروں کو دیا جائے گا جس کا سورہ حشر کی آیت میں تذکرہ ہو چکا ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے خمس اور فنی کے مستحقین کو ایک ہی بتایا ہے، اور ان کو خاص اہمیت اور فویت دی ہے اور چونکہ مال غنیمت ان کے مستحقین کے ساتھ خاص ہے، اور دوسرے اس میں شریک نہیں ہو سکتے اس لئے خمس کو خمس کے مستحقین کے ساتھ مخصوص فرمادیا، اور مال فنی چونکہ خاص نہیں ہے اس کے مستحقین کے ساتھ ساتھ مهاجرین اور انصار اور انکے اتباع کو بھی اس میں حقدار قرار دے دیا ہے۔ اس طرح سے فنی اور خمس کے مصرف میں برابری ہو گئی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنا ذاتی حصہ اسلام کی مصالح میں خرچ کرتے تھے اور خمس کے پانچ حصوں میں سے چار حصے اس کے مستحقین میں حسب ضرورت و اہمیت تقسیم فرماتے تھے۔

## فصل (۹۵)

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایفائے عہد اور قاصدوں کے ساتھ معاملہ کا طریقہ

جب میلمہ کذاب کے قاصد آئے اور کہنے لگے ہم میلمہ کو اللہ کا رسول مانتے ہیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اگر قاصد قتل کے جاتے ہوتے تو میں تمہیں قتل کروں یا۔"

یہ بھی ثابت ہے کہ جب قریش نے ابو رافع کو اپنا قاصد بنا کر آپ کے پاس بھیجا اور ابو رافع نے آپ ہی کے پاس رہ جانا چاہا اور قریش کے پاس واپس جانے سے انکار کر دیا تو آپ نے ان سے فرمایا : "میں عہد ٹھکنی کرنا نہیں چاہتا اور نہ قاصدوں کو روک سکتا ہوں۔ (اب) تم اپنی قوم کے پاس واپس جاؤ اور اگر وہ بات (اسلام) جواب تھمارے دل میں ہے قائم رہے تو واپس آجائو۔

احادیث صحیحہ سے ثابت ہے کہ معاہدہ حدیبیہ کی پابندی کرتے ہوئے آپ نے ابو جندل کو قریش کے حوالہ کر دیا تھا۔ لیکن جب عورتیں آئیں تو ان کے دینے سے آپ نے انکار کر دیا۔ چنانچہ جب ایک عورت سیعہ اسلامی مسلمان ہو کر آئیں تو ان کا شوہر واپس لینے آیا اس پر قرآن کی یہ آیت نازل ہوئی :

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِذَا جَاءَهُمْ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تُرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ جِلَّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَجِلُونَ لَهُنَّ وَإِنَّهُمْ مَا آنفَقُوا﴾

[المتحنۃ : ۱۰]

مسلمانو! جب تھمارے پاس مومن عورتیں ہجرت کر کے آجائیں تو تم ان کے ایمان کی جانچ کرلو (یوں تو) اللہ ان کے ایمان کو بہتر جانتا ہے، پس اگر تم ان کو مومن سمجھو تو انہیں کفار کی طرف واپس نہ کو کیونکہ یہ عورتیں نہ ان کے لئے حلال ہیں اور نہ وہ ان کے لئے حلال ہیں اور جو کچھ کافروں نے ان پر خرچ کیا ہے وہ ان کو ادا کرو۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے قسم لی کہ صرف اسلام کی وجہ سے انہوں نے گھر پھوڑا ہے اور خاندان میں کسی جرم اور شوہر سے عادات وغیرہ کی وجہ سے انہوں نے ہجرت نہیں کی ہے۔ ان بالتوں پر انہوں نے قسم کھالی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے شوہر کو ان کا مہر واپس کر دیا اور اس

خاتون کو والہیں نہیں کیا۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَإِمَّا تَخَافَّتْ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَأَبْلِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُخَابِرِينَ ﴾

[الأنفال : ٥٨]

اور اگر آپ کو کسی قوم سے خیانت کا اندریشہ ہو تو آپ (وہ عمد) ان کی طرف اسی طرح واپس کر دیں، بے شک اللہ خیانت کرنے والوں کو دوست نہیں رکھتا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”جس شخص کاسی قوم کے ساتھ کوئی معاملہ ہو تو اس کی کوئی گردہ نہ کھولے اور نہ بند کرے یہاں تک کہ اس کی مدت پوری کر لے یا برابری میں اس معاملہ کو ختم کر دے۔“ امام تفتی نے اسے صحیح کہا ہے۔ نیز آپ نے ارشاد فرمایا، ”مسلمانوں کی جان برابر ہے، ان کے معاملہوں کی طریقہ اوری ان کے ہر فرد پر ہے۔“

## فصل (۹۶)

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا غیر مسلموں کو امان اور پناہ دینے میں اسوہ حسنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ان دو آدمیوں کو امان عطا فرمائی جنہیں آپ کی بچازادوں میں ام ہانی نے پناہ دی تھی۔

نیز آپ سے ثابت ہے کہ : ”آپ نے ابوالعاص بن ربع کو امان عطا فرمائی جب آپ کی صاحبزادی حضرت زینب نے انہیں پناہ دی تھی، اور فرمایا کہ مسلمانوں کا اپنی آدمی پناہ دے سکتا ہے۔“ دوسری حدیث میں یہ اضافہ ہے ”اور دور والا بھی ان کا شریک ہو گا۔“  
یہ کل چار مسئلے ہیں : ان میں ایک یہ ہے کہ :

”مسلمان بھیشت مجموعی ایک جسم کی طرح دوسروں کے مقابلہ میں متھد اور متفق ہیں“ اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ کافروں کو کسی طرح کا اہم عمدہ وغیرہ نہیں دیا جاسکتا۔

حدیث کے ان لفظوں ”دور والا بھی ان کا شریک ہو گا“ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اگر کوئی مسلمانوں کا لشکر اپنی طاقت و قوت کی وجہ سے نتحماب ہو کر مال غنیمت حاصل کرے تو دوسرے دور پڑاؤ ڈالے ہوئے فوجیوں کو بھی اس میں حصہ ملے گا، کیونکہ اس میں ان کی بھی قربانیوں کا دخل ہے۔ اسی طرح فنی کا مال جو بیت المال میں آئے گا، اس میں بھی دور والے فوجیوں کا حصہ لگایا جائے گا، اگرچہ وہ قریب والے فوجیوں کی فتوحات کی وجہ سے حاصل ہوا ہو۔

## فصل (۹۷)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا غیر مسلموں سے جزیہ لینے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے نجران اور الیہ کے باشندوں سے جزیہ لیا جو حملہ عرب اور نہ رہا عیسائی تھے، اور اہل دوستہ الجنل سے جزیہ لیا جن میں اکثر عرب تھے، نیز مجوہیوں اور بیکن کے یہودیوں سے بھی جزیہ قبول کیا تھا لیکن عرب کے مشرکوں سے جزیہ لینا ثابت نہیں۔

امام احمد اور امام شافعی فرماتے ہیں کہ جزیہ سوائے مذکورہ تین گروہوں کے کسی اور سے قبول نہیں کیا جاسکتا یعنی یہود، نصاریٰ اور مجوہ ان تین کے علاوہ جو لوگ ہیں ان سے یا اسلام قبول کیا جائے گا یا قتل کر دئے جائیں گے۔

ایک دوسری جماعت کا قول ہے کہ جو قوم بھی جزیہ دے اسے قبول کر لیا جائے گا۔ اہل کتاب (یہود و نصاریٰ) سے اس لئے کہ قرآن کا حکم ہے۔ مجوہ سے اس لئے کہ سنت سے ثابت ہے اور دوسری قوموں سے اس لئے کہ وہ بھی ان سے ملت مانی جائیں گی، کیونکہ مجوہی مشرک ہیں۔ ان کے پاس کوئی کتاب نہیں ہے اگر ان سے جزیہ لینا جائز ہے تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ تمام مشرکوں سے خواہ وہ مجوہی ہوں یا کوئی اور، جزیہ قبول کر لیا جائے گا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عرب کے بت پرستوں سے جزیہ اس لئے نہیں لیا کہ وہ سب کے سب آئیت جزیہ کے نزول سے پہلے مسلمان ہو چکے تھے۔

بعض گروہوں کے کفر کا دوسرے گروہ کے مقابہ میں زیادہ سخت اور سختیں ہونا کوئی معنی نہیں رکھتا، بلکہ بت پرستوں کا کفر اگر دیکھا جائے تو مجوہیوں کے مقابلہ میں ہلاکا ہے اور غور کیجئے تو بت پرستوں اور آتش پرستوں کے درمیان فرق بھی کیا ہے، اور اگر ہے تو مجوہیوں کا کفر بت پرستوں کے مقابلہ میں زیادہ غلیظ اور سخت ہے۔ اور بت پرست توحید روہیت کا اقرار کرتے ہیں، وہ مانتے ہیں کہ خالق کائنات خداۓ واحد کے سوا کوئی نہیں، وہ دیوتاؤں اور دیویوں کی پوجا تقرب الہی کے لئے کرتے ہیں، انہیں خالق کائنات

نہیں مانتے، نہ یہ مانتے ہیں کہ عالم کے دو خدا ہیں۔ ایک خالق خیر ہے، دوسرا خالق شر ہے، جیسا مجوسی عقیدہ رکھتے ہیں۔

اسی طرح نہ وہ ماوں، بیٹیوں اور بہنوں کے ساتھ شادی جائز سمجھتے ہیں بلکہ وہ باقیہ دین ابراہیمی پر قائم ہیں، اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس صحیفے اور شریعت تھی، لیکن مجوسی ان کے پاس سرے سے کوئی آسمانی کتاب ہی نہیں، نہ وہ انبیاء میں سے کسی نبی کے دین کے پیروکار ہیں۔ ان کے عقائد و شرائع میں کوئی ایسا اثر نہیں پایا جاتا جس سے معلوم ہو کہ ان کے پاس کوئی آسمانی کتاب یا شریعت تھی جو اخہالی گئی ہو۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل ہجر اور دوسرے بادشاہوں کے پاس خطوط لکھ کر انہیں اسلام یا جزیہ کی دعوت دی۔ اس میں عرب اور غیر عرب کی کوئی تفریق نہیں فرمائی تھی۔

اب رہی جزیہ کی رقم کی مقدار اور تعداد تو بی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کو میکن بھیجا تو حکم فرمایا کہ ”ہر یاخ سے ایک دنار یا اس کی قیمت کی یعنی چادر جزیہ میں لیں۔“

بعد میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس مقدار میں اضافہ کر کے چار دنار سونے والوں پر اور چالیس درہم چاندی والوں پر سالانہ مقرر کر دیا۔ یہ فرق یا اضافہ اس لئے ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اہل یمن کی معیشت کی کمزوری کا علم تھا، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ اہل شام کی مالداری سے واقف تھے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے معاملہ کو ختم کئے بغیر قریش کے ساتھ جنگ کو جائز قرار دیا، کیونکہ خود قریش نے عمدہ ملنگی کرتے ہوئے اپنے ان حیلفوں کا ساتھ دیا جنہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حیلفوں پر حملہ کر دیا تھا اور ان پر ظلم و زیادتی کی تھی۔ ایسی صورت حال میں آپ نے ان کی مدد کرنے والے قریش کو جنگجو تصور کر کے معاملہ توڑ دیا تھا اور ان سے جنگ آزمائھوئے تھے۔

## فصل (۹۸)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نکاح کے متعلق اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شادی شدہ زندگی اختیار کرنے کی ترغیب دی ہے۔ چنانچہ ارشاد فرمایا : ”نکاح کو کیونکہ کثرت امت سے میں قوموں پر فخر کروں گا۔“ مزید فرمایا : ”نکاح میری سنت ہے جو کوئی میری سنت سے اعراض کرے، وہ میری جماعت سے نہیں۔“

فرمایا : ”اے نوجوانو! جو تم میں نکاح کر سکتا ہے، نکاح کرے، کیونکہ نکاح نظر اور نفس دونوں کو محفوظ رکھتا ہے اور جسے اس کی قدرت نہ ہوا سے چاہئے کہ وہ روزہ رکھے کیونکہ روزہ اس کے لئے ڈھال ہے“ اور فرمایا : ”دنیا سراسر عیش ہے اور دنیا کی سب سے بڑی عیش صالح یبوی ہے۔“

صحیحین میں ہے کہ ”عورت سے شادی یا تو اس کے مال کی وجہ سے کی جاتی ہے، یا عزت و جاہ کی وجہ سے یا صن و جمال کی وجہ سے یا دین کی وجہ سے، تم دیندار یبوی پا کر بازی لے جاؤ۔“

حدیث میں ہے کہ : ”آپ سے سوال کیا گیا، سب سے بہترن عورت سی کون ہے؟ فرمایا ”وہ جو اپنے شوہر کی نظر میں بھلی معلوم ہو۔ اس کے حکم کی تعمیل کرتی ہو، اور اپنے مال و نفس میں اس کی مرضی کے خلاف کچھ نہ کرتی ہو۔“ آپ کا دستور تھا کہ اولاً پیدا کرنے والی عورتوں سے نکاح کرنے کی ترغیب دیتے۔ فرمایا : ”محبت کرنے والی اور پنچے پیدا کرنے والی عورتوں سے نکاح کرو۔“

عورت کی اجازت : یہ ثابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شادی شدہ عورت کا نکاح باطل کر دیا تھا جس کے باپ نے اس کی مرضی کے خلاف نکاح کر دیا تھا۔ سنن میں ہے کہ :

”ایک کنواری لڑکی کے باپ نے لڑکی کی مرضی کے خلاف شادی کر دی، وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی تو آپ نے اسے اختیار دے دیا کہ چاہے تو نکاح رکھے یا رد کرے۔“

حدیث میں ہے کہ : ”کنواری عورت کا نکاح بغیر اس کی اجازت کے نہ کیا جائے۔ اور اس کی اجازت خاموشی ہے۔“

ایک اور حدیث میں ہے کہ : ”یتیم لڑکی کا عقد اس کی مرضی کے بغیر نہ کیا جائے، اور آپ نے یہ بھی فرمایا کہ بالغ ہونے کے بعد تینی کا اعتبار نہیں“ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ یتیم لڑکی کا نکاح جائز ہے، اسی کا قرآن سے بھی پتہ چلتا ہے۔

ویلی کی اجازت : سنن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ ”جو عورت اپنے ویلی کی اجازت کے بغیر خود نکاح کر لے، اس کا نکاح باطل ہے۔“

صحیح حدیث میں ہے کہ : ”ویلی کے بغیر نکاح نہیں۔“ - مزید فرمایا : ”عورت خود اپنا نکاح نہ کرے کیونکہ زانی عورت میں اپنا نکاح خود کیا کرتی ہیں۔“ - آپ کا ارشاد ہے ”جب کسی عورت کا نکاح دو ولی کر دیں تو پسلے ولی کے نکاح کا اعتبار ہو گا۔“

مرکی تعین : ایک شخص نے بغیر مر مقرر کئے نکاح کر لیا اور خلوت سے پہلے ہی وفات پا گیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فیصلہ فرمایا کہ عورت کو ہم عصر رشتہ دار عورتوں کے برابر مردیا جائے، اور میراث دی جائے، اور وہ خود چار میٹنے دس دن عدت میں بیٹھے۔

ترنی میں مذکور ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص سے دریافت فرمایا : کیا تم پسند کو گے کہ تمہاری شادی فلاں عورت سے کروں؟ اس نے کہا۔ ہاں، پھر عورت سے پوچھا : کیا تم پسند کرو گی کہ تجھے فلاں شخص سے بیاہ دوں؟ اس نے بھی رضامندی ظاہر کی، چنانچہ دونوں کا عقد آپ نے کر دیا، اور دونوں میں خلوت بھی ہوئی، مگرچوںکہ کوئی مر مقرر نہ کیا گیا تھا، اور نہ مرد نے عورت کو کچھ دیا تھا، اس لئے جب اس کا وصال ہونے لگا تو آپ نے خیر کے حصوں میں سے ایک حصہ عورت کو مرکے عوض دے دیا۔

ان مذکورہ احادیث اور روایات سے مندرجہ ذیل احکام و مسائل کا علم ہوتا ہے :

۱- بغیر مر مقرر کئے ہوئے نکاح جائز ہے۔

۲- بغیر مر مقرر کئے ہوئے صحبت و خلوت جائز ہے۔

۳- مر مثل کا تعین موت سے بھی ہو گا خواہ دخول ہویا نہ ہو۔

۴- وفات کے بعد عدت میں بیٹھنا ضروری ہے خواہ دخول ہوا ہویا نہ ہوا ہو۔ یہی حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور علماء عراق کا مسلک ہے۔

۵۔ طرفین کی جانب سے ایک ہی شخص ولی بن سکتا ہے اور صرف یہ کہنا کافی ہے کہ میں نے قلاں مرد کا قلاں عورت سے نکاح کر دیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چار سے زائد بیویاں رکھنے والوں کو، جب وہ اسلام لے آئے، حکم فرمایا کہ ان میں سے صرف چار عورتوں کا انتخاب کر لیں اور بقیہ کو چھوڑ دیں۔ اسی طرح ایک شخص اسلام لایا اور اس کے تصرف میں دو بہنیں تھیں۔ اس سے آپ نے فرمایا کہ دونوں میں سے ایک کو جسے چاہو رکھ لو اور دوسری کو علیحدہ کر دو۔

ان دونوں روایتوں سے اس بات کا علم ہوتا ہے کہ حالت کفر و شرک کا نکاح صحیح ہے، اور مسلمان ہونے والے شخص کو اختیار ہے کہ ان بیویوں میں سے کسی کو بھی اختیار کر لے چاہے وہ پہلی ہو یا بعد کی ہو، اور یہی جسمور کا قول ہے۔

امام ترمذی نے حدیث کو ذکر کر کے حسن کہا ہے جس میں یہ ہے کہ : ”جب کوئی غلام اپنے آقا کی مرضی کے بغیر شادی کر لے تو وہ بد کردار ہے۔“

«وَاللَّهُ أَعْلَمُ وَأَحْكَمُ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ  
وَعَلَى إِلَهٍ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ»

# مُنْصَرَ زَادُ الْمَعَادُ

تأليف  
شِيْخِ الإِسْلَامِ  
مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَانِ  
رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى

تَرْجِمَةٌ  
سَعِيدِ أَحْمَدِ قَمَرِ الزَّمَانِ التَّدْوِيِّيِّ

وَكَالَّذِي مُطْبَقُ عَلَيْهِ فِي الْجَمِيعِ الْعَالَمِيِّينَ  
وَرَاجِهُ التَّشْوِيفُ الْإِنْلَامِيُّ الْأَوْقَافُ الدِّيْنُوُرُ الْإِنْدِيَا  
الْمَلِيْكُ الْعَرَبِيُّ الْمُسْعُودِيُّ

# مِنْصَرُ الدِّيَارِ

تأليف  
شیخ الإسلام  
محمد بن عبد الوهاب  
ترجمة الله تعالى

باللغة الأردنية